

# اسلام میں تصور شفاعت



حضرت علامہ مولانا محمد سرالدین

مکتبہ جمالِ کرم لاہور

# اسلامیں تصویر شفاقت

مکتبہ مختاری سیفیہ

ابلیثت و جسامت د کتبہ امرکز

زندگانی مذہبیہ احمدی سیفی

نہاد مذہبیہ احمدی سیفی

صیف

حضرت علامہ مولانا محمد سہر الدین

مکتبہ جالِ کمر



9. مرکز الادیس (ستاہول) دربار مارکیٹ - لاہور فن: 7324948

# جملہ حقوق بحق ناشر محفوظ

نام کتاب ----- اسلام میں تصور شفاقت  
مصنف ----- حضرت مولانا محمد مہر الدین  
زیر اهتمام ----- ایم احسان الحق صدیقی  
ناشر ----- مکتبہ جمال کرم لاہور  
تعداد ----- 1100 سو  
قیمت ----- 85 روپے

ملنے کے لئے

- (۱) فیاء القرآن پبلی کیشنز سعیج بخش روڈ لاہور
- (۲) فیاء القرآن پبلی کیشنز ۱۴ انفال منوار دوبازار لاہور
- (۳) فرید بکشال اردو بازار لاہور
- (۴) احمد بک کار پورشن کمپنی چوک راولپنڈی
- (۵) مکتبہ الحايدار العلوم محمد یغوثیہ بھیرہ

## فہرست

| صفحہ نمبر | مضمون                        | نمبر شمار |
|-----------|------------------------------|-----------|
| 9         | حالات زندگی مصنف             | 1         |
| 14        | اہل سنت کے لئے لمحہ فکر یہ؟  | 2         |
| 17        | ضروری اور معیاری گزارش       | 3         |
| 26        | ایجاد کائنات عالم کا مقصد    | 4         |
| 27        | انسان کی بنیادی کمزوری       | 5         |
| 27        | انسانی افراط و تفریط         | 6         |
| 28        | شریعت میں گناہ کی معافی      | 7         |
| 28        | دربار الٰہی میں انسان کی عزت | 8         |
| 29        | امت کا تقاضا                 | 9         |
| 30        | اختلاف کی بنیاد و ابتداء     | 10        |
| 34        | کتاب انوار ساطعہ میں کیا ہے؟ | 11        |
| 34        | کتاب تقویۃ الایمان ہند میں   | 12        |
| 38        | مسئلہ شفاعت کا سبب تالیف     | 13        |
| 39        | ضروری نوٹ                    | 14        |
| 40        | شفاعت کا لغوی مفہوم          | 15        |
| 40        | شفاعت کی حقیقت شرعی طور پر   | 16        |
| 41        | شفاعت کی اقسام               | 17        |
| 45        | قرآن مجید سے شفاعت کا ثبوت   | 18        |

|     |                                                   |    |
|-----|---------------------------------------------------|----|
| 48  | شفاعت کا ثبوت از تفاسیر معتبرہ                    | 19 |
| 50  | شفاعت از احادیث نبویہ                             | 20 |
| 64  | بحث تصرفات                                        | 21 |
| 64  | سرور کائنات کے تصرفات                             | 22 |
| 70  | علمائے کرام کے تصرفات                             | 23 |
| 75  | ادله عقلیہ سے شفاعت کا ثبوت                       | 24 |
| 77  | شفاعت اور خارج و معززہ                            | 25 |
| 77  | خارج اور معززہ کے دلائل                           | 26 |
| 79  | شفاعت اور مولوی اسماعیل صاحب تقویۃ الایمان        | 27 |
| 85  | ان عبارات سے کیا ثابت ہوا                         | 28 |
| 85  | شرک اصغر کو شرک اکبر میں داخل کرنے کا اقرار       | 29 |
| 86  | مولوی اسماعیل صاحب سے متعلق تحریر سے کیا ثابت ہوا | 30 |
| 87  | تلک عشرہ کاملہ                                    | 31 |
| 88  | شفاعت اور مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی             | 32 |
| 91  | مسئلہ شفاعت اور جناب ابوالاعلیٰ مودودی            | 33 |
| 97  | جماعت اسلامی کا ابتدائی تصور                      | 34 |
| 101 | مسئلہ شفاعت اور خاکساری جماعت                     | 35 |
| 102 | شفاعت پر اعتراضات و جوابات                        | 36 |
| 105 | شفاعت بالاذن کا معنی                              | 37 |
| 106 | مسئلہ شفاعت اور تبلیغی جماعت                      | 38 |
| 106 | تبلیغی جماعت کے بانی کا تعارف                     | 39 |

|     |                                                                     |    |
|-----|---------------------------------------------------------------------|----|
| 107 | تبليغی جماعت کی پالیسی                                              | 40 |
| 108 | تبليغی جماعت کی ضرورت                                               | 41 |
| 110 | تبليغی جماعت کا ابتدائی وجود اور حکومت برطانیہ کی طرف سے مالی امداد | 42 |
| 114 | ایک اہم سوال                                                        | 43 |
| 115 | تفريق بین المسلمين اور ان میں انتشار کی نوعیت                       | 44 |
| 116 | عقائد و ہابیہ نجدیہ                                                 | 45 |
| 122 | کفر و شرک کی باتوں کا بیان                                          | 46 |
| 124 | نجدی تحریک کا پس منظر                                               | 47 |
| 128 | جمعیۃ علماء ہند اور حکومت کا اعتقادی و عملی اتحاد                   | 48 |
| 130 | پاک و ہند میں تفرقہ بین المسلمين اور تبلیغی جماعت                   | 49 |
| 145 | تبليغی جماعت کا نقشہ حیات                                           | 50 |
| 149 | عقیدہ کی شرعی اہمیت                                                 | 51 |
| 154 | مسئلہ شفاعت اور مولوی شاء اللہ امر تری                              | 52 |
| 155 | مسئلہ شفاعت اور پرویزی جماعت                                        | 53 |
| 156 | مسئلہ شفاعت اور سر سید                                              | 54 |
| 157 | مولوی غلام اللہ اور مسئلہ شفاعت                                     | 55 |
| 158 | اہل سنت و جماعت اور حقانیت                                          | 56 |
| 167 | بعض مفاسد الطوں کا ازالہ                                            | 57 |
| 171 | تفیر بالرائے                                                        | 58 |
| 172 | دیوبندی اور حنفیت                                                   | 59 |

|     |                                                          |    |
|-----|----------------------------------------------------------|----|
| 173 | بحث وسیلہ                                                | 60 |
| 174 | وسیلہ کی اقسام                                           | 61 |
| 174 | قرآن مجید سے وسیلہ کا ثبوت                               | 62 |
| 176 | حدیث شریف سے وسیلہ کا ثبوت                               | 63 |
| 182 | دعاوندا کے ساتھ وسیلہ                                    | 64 |
| 189 | نداقریب و بعید کی بحث                                    | 65 |
| 195 | وسیلہ کی نوعیت                                           | 66 |
| 196 | نسبت و اسناد کی نوعیت اتصاف                              | 67 |
| 198 | اسناد مجازی اور مجاز عقلی                                | 68 |
| 201 | غیر اللہ کے توسل اور واسطہ کی نوعیت                      | 69 |
| 205 | وسائط اور اسباب کی طرف اسناد                             | 70 |
| 208 | مجزہ کی تعریف                                            | 71 |
| 209 | کیا مجزہ مقدور اور اختیاری ہوتا ہے                       | 72 |
| 212 | امور تشریعیہ میں واسطہ کی نوعیت                          | 73 |
| 214 | حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا مختار ہونا                  | 74 |
| 217 | مجاز میں قرینہ                                           | 75 |
| 218 | متنازعہ فیہا عبارتیں اور توسل و واسطہ کی ابتداء کب سے ہے | 76 |
| 219 | معترضین اپنے کو کیوں چھپاتے ہیں                          | 77 |
| 220 | عبارات ندایہ کی صحت                                      | 78 |

## أُستاذ العلماء حضرت مولانا محمد مہر الدین رحمہ اللہ تعالیٰ

یگانہ روزگار علامہ الدہر مولانا محمد مہر الدین نمہبہ اخنی مسلکاً سُنی شریان قشبندی اور تلمذ ابریلوی تھے۔ آپ کی ولادت با سعادت زمیندار راجپوت گرانے میں 1900ء میں بمقام خاصہ ضلع امرتسر، نہیں کے ہاں ہوئی۔ ابھی سال سوا سال کی عمر تھی کہ والدہ ماجدہ کا سایہ سر سے اٹھ گیا۔ آپ کے آباؤ اجداد سو سال قبل دو آبے ضلع جالندھر سے نقل مکانی کر کے موضع جمال پور ضلع لاہور چلے گئے تھے جو لاہور سے نارووال جاتے ہوئے شمال مشرق میں 15 میل کے فاصلے پر واقع ہے۔ موضع لبان والا کے سکول میں چار جماعت ہی پڑھنے پائے تھے کہ 1909ء میں والد ماجد چودھری روشن دین صاحب ابن چودھری بہاول خان صاحب رحمہما اللہ تعالیٰ کا انتقال ہو گیا، اس لیے پڑھائی کا سلسلہ مزید آگے نہ بڑھ سکا۔ بھائیوں کے ساتھ مل کر کاشتکاری میں مصروف ہو گئے۔ انہی کی نگرانی میں قرآن مجید ناظرہ پڑھنا شروع کیا۔ ایک سیپارہ پڑھا تھا کہ بڑے بھائی چودھری فضل دین صاحب بھی انتقال کر گئے۔ اب ایک بھائی اور بہنوی کے ہمراہ زمینداری کا سلسلہ چلنے لگا۔ 18 سال کی عمر تک یہی صورت حال رہی، پھر دو سال تک محکمہ راشن سے مسلک رہے اور یوں عمر عزیز کے بیس سال گزر گئے۔

وہ شخص جسے کسی عظیم مقصد کے لیے پیدا کیا گیا تھا، آخر وہ کس طرح ساری عمران دنیاوی دھندوں میں لگا رہتا، روح بیقرار، دل مضطرب تھا کہ کسی نہ کسی طرح منبع علم و حکمت قرآن مجید کے مطالب و معافی تک رسائی حاصل کی جائے۔ آخر یہ اشتیاق اس حد تک بڑھا کہ 1929ء میں ملازمت کو خیر باد کہہ کر سید ہے مرجع چشت اہل بہشت حضرت خواجہ معین الدین چشتی اجمیری قدس سرہ کے دربار اقدس میں اجمیر شریف پہنچ گئے۔ وہاں دو تین دن تک رہے، لیکن وہاں کی زبان سے چند اس واقفیت نہ ہونے کی وجہ سے لاہور واپس چلے گئے اور حضرت داتا عجیخ بخش علی ہجویری رحمہ اللہ تعالیٰ کے مزار اقدس پر حاضری دی، جہاں حضرت خواجہ اجمیری رحمہ اللہ تعالیٰ نے چلہ کشی کی تھی۔ فاتحہ خوانی سے فارغ ہوئے، تو ایک بزرگ

سیرت شخصیت پر نظر پڑی۔ یہ حضرت مولانا صوفی غلام رسول صاحب بلند پایہ بزرگ موضع  
موچھل ضلع امرتسر کے رہنے والے تھے، جو تبلیغی دورے پر تھے اور چند بچے تعلیم حاصل کرنے  
کے لیے ان کے ہمراہ رہتے تھے، ان سے ملاقات کی اور ماجرا بیان کیا، تو انہوں نے پڑھانے  
پر رضا مندی کا اظہار کیا، اس طرح ان کی ہمراہ کابی کا شرف حاصل ہوا، ۱۰ ماہ کے عرصے میں  
سات سیپاروں کا ترجمہ پڑھ لیا، چونکہ مولانا کو پڑھائی کا حد سے زیادہ شوق تھا، اسی لیے دن  
رات اسی میں صرف کرنا چاہتے تھے، لیکن استاذ محترم تاکید کے ساتھ زیادہ پڑھنے سے منع  
کرتے تھے، کیونکہ ان کے ایک شاگرد مولوی امام الدین صاحب محنت کی زیادتی کی وجہ سے  
ذہنی توازن کھو بیٹھے تھے۔ مولانا کو پڑھائی کی ایسی لگن تھی جو کسی کروٹ آرام نہ لینے دیتی تھی۔  
جب دیکھتے کہ استاذ مکرم محو خواب ہیں، تو انہوں کر مسجد میں چلے جاتے اور سبق یاد کرنے میں  
مصروف ہو جاتے۔

ایک دفعہ خویش واقارب سے ملنے گھر آئے، تو جی میں آیا کہ اس طرح پڑھنے  
کے لیے تو مدت درکار ہے، اس لیے کسی اور جگہ جانا چاہئے تاکہ جلد از جلد گوہر مقصود حاصل کیا  
جائے۔ انہی دنوں ضلع گوجرانوالہ میں ایک مدرسے کا پتا چلا، سوچا کہ وہیں چلنا چاہئے ہو سکتا  
ہے دلی مراد پوری ہو۔ وہاں جا کر انکشاف ہوا کہ یہ تو غیر مقلد ہیں، اس لیے دوسرے دن ہی  
وہاں سے چل دیئے اور جامع مسجد کھو جیاں والی میں جا پہنچے، وہاں پورے ذوق و شوق سے  
پڑھنے کا موقع ملا اور چار پانچ ماہ میں قرآن مجید کا ترجمہ پورا پڑھ لیا۔ ان دنوں وہاں مولوی  
عبد العزیز جامع مسجد کے خطیب تھے۔ ترجمہ قرآن مجید کی تکمیل کرنے کے بعد درسیات کی  
ابتداء کی۔ صرف بہائی وغیرہ کتابیں شروع کیں اور اس قدر دلچسپی اور انہاک سے اس باقی جاری  
رکھئے کہ مولانا کی ابتداء کے وقت جو طلبہ سکندر نامہ فoul اکبری وغیرہ پڑھتے تھے، مختصر سے  
وقت میں ان تک جا پہنچے۔

کچھ عرصہ کے بعد مولانا مہر الدین صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ مولوی سراج احمد، سید احمد  
علی، اور مولوی فضل کریم صاحبان ایک جماعت کی صورت میں جامع نعمانیہ لاہور پہنچ گئے،

امتحان دیا، اچھے نمبروں میں کامیابی حاصل کر کے داخلہ لے لیا، لیکن جلد ہی یہ احساس پیدا ہو گیا کہ پڑھائی کے لیے شہری فضا چندال سازگار نہیں ہوتی، اس لیے کسی دیہاتی ماحول کے درسے میں جانا چاہئے۔ چنانچہ نگاہ انتخاب اس وقت لاہور سے تین میل ڈورا چھرے کے درسے پر پڑی، جواب بھی جامعہ فتحیہ کے نام سے قائم ہے۔ اچھرے کے درسے میں زرادی، زنجانی، فصول اکبری اور ترکیب پڑھی، ہدایتہ الخوشروع کی تھی کہ سال ختم ہو گیا۔

یہاں یہ طریقہ راجح تھا کہ بڑے اساق اساتذہ پڑھاتے اور چھوٹے اساق طلبہ کے ذمے ہوتے۔ طلباء اپنی تعلیمی مصروفیات کی وجہ سے پوری توجہ نہ دے سکتے تھے اور یہ بات مولانا کے لیے باری خاطر بُنی رہتی۔ چاروں ساتھیوں نے مشورہ کیا کہ کسی ایسی جگہ چلننا چاہئے، جہاں اساتذہ پڑھاتے ہوں۔ اسی تلاش میں مدرسہ کریمیہ جالندھر پہنچ گئے۔ وہاں مولوی محمد عبد اللہ صاحب ہوشیار پوری صدر مدرس، اور مولوی احمد بخش صاحب نائب مدرس تھے، ان سے ایک سال کے عرصہ میں کافی، قدوری وغیرہ کتب پڑھیں۔ اگلے سال یہ سوچ کر پھر اچھرے چلے آئے کہ اب تو اساتذہ ہی ہمیں اساق پڑھائیں گے۔ ان دنوں وہاں مولوی ابراہیم صاحب، مولوی محمد چدائغ صاحب اور مولوی جبیب شاہ صاحب خطیب مصری شاہ مدرس تھے۔ اس سال شرح وقایہ، ہدایہ اولیں وغیرہ کتب پڑھیں کہ اتنے میں دیوبندی بریلوی، اختلاف کھڑا ہوا، چونکہ میاں قمر الدین صاحب مہتمم مدرسہ مشی برکت علی، حاجی جان محمد وغیرہم رحمہم اللہ تعالیٰ سب سنی تھے، اس لیے اس اختلاف کے دوران مولوی محمد چدائغ وہاں سے چلے آئے۔ ان کے بعد استاذ الاساتذہ مولانا مہر محمد صاحب تلمیز مولانا غلام محمد صاحب گھوثوی شیخ الجامعہ بہاول پور کی خدمات حاصل کی گئیں۔ ان سے دورہ حدیث کے علاوہ باقی کتب مثلًا مملح حسن، حمد اللہ، مختصر المعانی، مطول، خیالی، صدر، شمس بازنہ وغیرہ پڑھیں۔ اس طرح قرآن مجید کی کشش اور فیض و برکت سے کتب درسیہ پڑھنے کی سعادت میر آئی۔

دورہ حدیث پڑھنے کے لیے امام الحمد شیخ مولانا سید دیدار علی شاہ الوری، بانی مرکزی دارالعلوم حزب الاحناف لاہور اور ان کے صاحبزادے مرشدی حضرت علامہ مولانا

ابوالبرکات سید احمد قادری (قدس سرہما) شیخ الحدیث والتفیر حزب الاحناب لاہور کی خدمت میں زانوئے تلمذتہ کیا اور ۱۹۲۶ھ/۱۳۳۶ء کو سند فراغ حاصل کی۔ صدر الافاضل سید محمد نعیم الدین صاحب مراد آبادی رحمہ اللہ تعالیٰ صاحب تفسیر خزانۃ العرفان سے بھی سند حاصل کرنے کا شرف حاصل ہوا۔

دارالعلوم حزب الاحناف ہی میں مولانا حبیب شاہ صاحب سے کتب طب موجز، قانون شیخ اور قانونچہ طب کا درس لیا اور ۱۹۵۳ء میں دارالعلوم طب جدید مشرقی شاہدروہ لاہور سے امتحان دے کر افتخار الاطباء کی سند حاصل کی۔ ۱۹۳۱ء میں آپ مدرسہ اسلامیہ، اب مدرسہ حفظ القرآن، ہرسہ کوٹ ضلع لاہل پور میں مدرس تھے کہ امیر طریقت حضرت پیر سید جماعت علی شاہ محدث علی پوری قدس سرہ دورے پر تشریف لائے، تو اس موقع سے فائدہ اٹھاتے ہوئے مولانا مہر دین صاحب عارف کامل کے دست حق پرست پر بیعت ہو گئے۔ کس قدر عظیم تا سید ایزدی تھی کہ زمیندار گھرانے کا ایک نوجوان اب شریعت و طریقت کا فضل و شرف حاصل کر کے سنت نبویہ کا بہترین ترجمان اور مسلک اہل سنت کا بلند پایہ مبلغ بن گیا۔ کس کے تصور میں تھا کہ زمینداری وغیرہ میں مصروف یہ نوجوان علم و فضل کا رفع القدر مند نشین بنے گا۔ آپ کی تدریسی اور تبلیغی زندگی کا، دورہ بہت طویل ہے۔ آپ ایک سال ہرسہ کوٹ، لاہل پور، تین سال جامعہ نعمانیہ لاہور، دو سال مسجد شکر خاں احمد آباد یونی، دس گیارہ سال حزب الاحناب لاہور میں فرائض تدریس انجام دیتے رہے۔

۱۹۳۶ء میں جامعہ نعمانیہ لاہور تشریف لائے، اسوقت حضرت مولانا تاج الدین صاحب رحمہ اللہ تعالیٰ حیات تھے اور مدرسے کے منتظم تھے۔ تین سال یہاں رہنے کے بعد جامع مسجد شیخوپورہ بسلسلہ خطابت تشریف لائے۔ تین سال وہاں رہنے کے بعد لاہور تشریف لے آئے اور تقریباً آٹھ سال تک مسجد دائی انگہ میں خطیب رہے۔ بعد ازاں جامعہ نعمانیہ لاہور کے منتظمین نے ایک بار پھر آپ کی خدمات حاصل کر لیں۔ چار سال تک وہاں پڑھاتے رہے۔ مولانا کی ولی خواہش تھی کہ ایسے اسباب و ذرائع حاصل کیے جائیں جن سے

درے کی ترقی اور عروج کو مدد ملے، لیکن انتظامیہ نے پس و پیش سے کام لیا، تو مولانا دل برداشتہ ہو گئے اور شاہ عالم مارکیٹ لاہور کے نزدیک نویں مسجد نیا بازار میں مدرسہ غوث لاثانیہ قائم کیا، بے سر و سامانی کے عالم میں بھی مولانا کی علمی قابلیت ولیافت کی کشش تھی کہ طلباء کی اچھی خاصی تعداد جمع ہو گئی، جن میں اکثر دیشتر آخری کتابیں پڑھنے والے طلباء تھے۔ ۲ سال تک نہایت کثھن اور ہمت شکن حالات کا مقابلہ کیا۔ بعد ازاں مدرسہ کی بہتری کی خاطر اسے کراون چوک گردھی شاہو کی جامع مسجد میں منتقل کر دیا۔ وہاں حالات اور بھی زیادہ ناسازگار ہو گئے، جن کی بنا پر مدرسہ سے دستبردار ہوتا پڑا۔

پھر ایک سال تک برکات العلوم مغلپورہ، لاہور اور ایک سال جامعہ حنفیہ قصور پڑھاتے رہے۔ اس اثناء میں چونکہ آپ مستقل طور پر مصری شاہ قیام پذیر ہو گئے تھے، اس لیے اپنے گھر میں ہی سلسلہ تدریس شروع فرمایا۔

ظاہر ہے اتنے طویل عرصہ میں بیشتر علماء نے آپ سے استفادہ کیا ہوگا۔ خوف طوالت کے پیش نظر آپ کے صرف چند تلامذہ کے ناموں کا ذکر کیا جاتا ہے۔

- ۱۔ سلطان الواعظین مولانا محمد بشیر صاحب، کوٹی لوہاراں، سیالکوٹ
- ۲۔ خطیب پاکستان مولانا غلام الدین رحمہ اللہ تعالیٰ، انجن شید، لاہور
- ۳۔ مولانا محمود احمد رضوی رحمۃ اللہ علیہ، شارح بخاری، مدیر رضوان، لاہور
- ۴۔ مولانا محمد عبد اللہ رحمۃ اللہ علیہ، مہتمم جامعہ حنفیہ، قصور
- ۵۔ مولانا العلامہ محمد عبد القیوم ہزاروی، ناظم اعلیٰ جامعہ نظامیہ رضویہ، لاہور
- ۶۔ مولانا العلامہ محمد عالم رحمۃ اللہ علیہ، سیالکوٹ
- ۷۔ مولانا انوار الاسلام رحمۃ اللہ علیہ، ناظم مکتبہ حامدیہ، لاہور
- ۸۔ مشہور و معروف مؤرخ صاحبزادہ علامہ اقبال احمد صاحب فاروقی اور مولانا باغ علی نسیم، ناظم مکتبہ نبویہ، لاہور
- ۹۔ مولانا مظفر اقبال صاحب، لاہور

مولانا سید مزمل حسین شاہ صاحب، لاہور ۱۱  
 مولانا محمد سعید احمد نقشبندی رحمۃ اللہ علیہ، خطیب مسجد داتا صاحب، لاہور ۱۲  
 انکے علاوہ سندھ، سوات، بندر وغیرہ کے بے شمار علماء کرام نے آپ سے استفادہ کیا۔  
 حضرت مولانا مہر الدین نقشبندی جماعتی رحمہ اللہ تعالیٰ نے تبلیغی اور تدریسی  
 مصروفیات کے باوجود چند ایک نہایت اور قابلِ قدر کتابیں تصنیف فرمائی ہیں کچھ کتابوں کے  
 نام یہ ہیں:

- ۱۔ تسهیل المبانی شرح اردو و مختصر المعانی، جسے آپ نے ۱۹۵۵ء میں کمل کیا۔
- ۲۔ فیصلہ شرعیہ بر حرمۃ تعزیہ، رذ شیعہ جس کا موضوع نام سے ظاہر ہے۔
- ۳۔ حل قطبی، اردو
- ۴۔ مسائل رمضان
- ۵۔ النداء بحرف الیاء
- ۶۔ (الصلوۃ والسلام علیک یا رسول اللہ پڑھنے کے جواز پر مختصر مگر مدل رسالہ)
- ۷۔ مسائل شب برأت
- ۸۔ رذ خاکسار
- ۹۔ بہار جنت
- ۱۰۔ حیات عیسیٰ علیہ السلام
- ۱۱۔ شفاعت کی حقیقت
- ۱۲۔ مقالات مولانا محمد مہر الدین رحمۃ اللہ علیہ

### اہلسنت کیلئے لمحہ فکریہ؟

مولانا کی تصنیف تسهیل المبانی کی اہمیت کا اس سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ مولوی  
 حامد میاں خطیب پولیس لائن گوجرانگھ کی روایت ہے کہ ایک مولوی صاحب ہندوستان سے

لادھ آئے تو کہنے لگے کہ میں مولا؛ صدر مساجد صاحبِ محل دفع بند شارع خضر مساجدی سے  
ڈالا تھا کہ نہ ہو۔ میں نے کہا وہ محل دفع بند کہا، انہوں نے تو دار المطم دفع بند کی  
ٹارکت ہیں لگیں، مگر میں ان سے اتنی طور پر حارف ہوں، وہ تو ہے بلی ہیں۔ پہلے تو  
انہیں بینیں ہی نہ آؤ کہ وہ بھائی ہیں، جیسے جب میں نے انہیں ہرے ہوتے سے بینیں دلایا  
کہ وہ بھائی ہیں۔ تو کہنے لگے تو نہ ہمہ، وہ بینے ہوئے دفع بندی ہوں گے، ورنہ بھائی  
بسا کام لگیں گے۔ پہنچ پڑا، وہ بند کر کے چاہو فوٹہ ۲۴ یونی مسجد میں پہنچے، اتفاق  
گیا تھا کہ مولا؛ اس وقت تفصیل سے دفع بند بنتا ہوا، وہ بیت کارڈ کر رہے تھے، جب کہیں جا کر  
ہن کارڈ ملائے آؤ۔

مولانا سنبھال نظام بیانی صاحب صدر المدینہ مساجد مدرسہ اسلامی عربی اندیشہ کوٹ میر غفران  
نے پیغمبر اکابر کی نسبت میں بھروسہ اکابری شریعتی مداری میں دفع بندی حضرات کی صلی اللہ علیہ وسلم  
کا اعلان کیا اور دوسرا طرف فرمید کہ آزادی مولا؛ فضل حق نہ آپادی، مولا؛ صد  
اہن نہ آپادی، مولا؛ نظام معمور (پیغام) مولا؛ احمد مسن کانہ دری، ملحق حضرات احمد کا کورادی،  
مولانا؛ فضل دام نہج آپادی دام اہمیت محل حضرت مولا؛ شاہ احمد رضا خاں بھائی وغیرہم  
محل اہمیت، تمہر اہمیت تعلیٰ لکی، اکمال ہستیاں ہیں (جن کی تفصیل اس جگہ دشوار ہے) اگری  
قصیدات میں سے ایک ایک کتاب لکی ہے، جس کا جواب ہاتھیں آج تک پہنچ نہیں کر سکے۔  
اس کے باہم جو دعویٰ مقام فخر ہے کہ ہاتھیں کو ایسے میلات کے ائمہ رکی مخواہ کیجئے  
جھوپی، اس کی دوسری دوسری ہو سکتی ہیں یا تو وہ حدود کی وجہ سے ایسا کرتے ہیں، یا اسے کہ انہوں  
نے حملے اہمیت والیمداد کی قصیدات کا مطالعہ کیا، ورنہ ہرگز انہیں اس حرم کے  
بے نیکا میلات کے ائمہ رکی جرأت نہ ہوتی۔

ان میلات کے قیل نظر صفا، اہمیت والیمداد کا فرض ہے کہ علماء و ائمہ اہمیت کی  
قصیدات کی بھروسہ ایجاد کریں اور اسلاف کرام کی سماجی بیلیڈ کو صفر یا میں پر لا اُمیں۔ موجودہ  
اہمیت کے فضلا، کرام سے بھی گزر دشی ہے کہ وہ تحریری مسیداں میں زیادہ حصہ میں ہا کر

باطل پرستوں کو راہِ حق و صداقت نظر آجائے اور انہیں راہِ راست کی طرف آنے میں آسانی ہو۔

زیرِ نظر کتاب ”اسلام میں تصورِ شفاعت“، حضرت مولانا محمد مہر الدینؒ کی اہم تصانیف ہے جس کی اشاعت کی سعادت مکتبہ جمال کرم لاہور کو حاصل ہو رہی ہے۔ یہ ادارہ اہل سنت کے اداروں میں تھوڑے عرصے میں علمی و فکری میدان میں آیا، اور نہایت عمدہ دیدہ زیرِ کتاب میں شائع کیس۔ مولا کریم! اس ادارے پر اپنی خاص رحمت نازل فرمائے اور اس خزان رسیدہ دور میں سب کی آرزوؤں کو بہار آشنا کر دے۔ حضرت مولانا کی تین اور اہم کتب ”بہار جنت“، ”حیاتِ حضرت عیسیٰ علیہ السلام“، اور ”حرمت تعزیہ“ بھی مکتبہ جمال کرم لاہور ہی شائع کر رہا ہے۔ اللہ رب العزت ادارہ کے اراکین کو جزاً خیر عطا فرمائے جنہوں نے اکابر علمائے اہل سنت کی تصانیف کو شائع کرنے کا یہ اٹھایا ہے۔

وَمَا تَوْفِيقْنَا إِلَّا بِاللَّهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيمِ ط

والسلام

محمد عبد الحکیم شرف قادری

شیخ الحدیث جامعہ نظامیہ رضویہ، لاہور

۲۳۔ ربیع الاول ۱۴۲۲ھ

۱۶۔ جون 2001ء



## ضروری اور معیاری گذارش

برادران اسلام! مس و امس کی طرح واضح ہے کہ اہلسنت والجماعت کا مسلک اور مذهب ہی صحیح ہے۔ یہی صراط مستقیم ہے۔ قرون اولیٰ کا یہی نظریہ حیات تھا۔ یہی سواد اعظم اور لائجہ عمل جمہور اہل اسلام ہے۔ اور یہی کتاب و سنت کا مرقع اور لب لباب ہے اور ضروری و واجب العمل اور باقی گروہ اور اسلامی فرقے مخصوص افراط و تفریط کی ایجاد سے اہلسنت والجماعت سے الگ ہو کر مختلف ناموں سے موسوم ہیں جن سے ہر فرقہ بزعم خود اپنے کو صراط مستقیم پر تصور کرتا ہے اور دوسرے کو غلطی کا مجسم قرار دیتا ہے۔ مگر ہر انسان آزاد ہے اور مختار اور ادھر شرعی پابندی ناپید ہے کسی کو مجبور نہیں کیا جاسکتا مگر بعض معلومات و حقائق ضروری ہیں اور معیاری کہ اگر ان کو سمجھ لیا جائے اور اپنے حال و قال کا لائجہ عمل بنایا جائے تو بہت ممکن ہے کہ اس مذہبی اور نظری افراط و تفریط کی حقیقت منکشف ہو کر قلت اخلاف کا موجب سن کے اور تعدد و تکثیر مذہبی کا قدرے سد باب ہو سکے اور وہ معلومات چند شرعی مصطلحات ہیں جو حسب ذیل ہیں۔

**(۱) فرض اعتقادی:** اور وہ یہ ہے کہ ایسی دلیل قطعی سے ثابت ہو جس میں کوئی شک و شبہ نہ ہو جیسے صوم و صلوٰۃ۔ اس کا انکار ائمہ اربعہ رحمہم اللہ تعالیٰ کے نزدیک کفر ہے اور اس کی فرضیت اگر عوام و خواص سب پر واضح ہو تو اس کے انکار پر امت کا قطعی اجماع ہے کہ یہ کفر ہے کہ جو اس کو کفر نہ کہے وہ بھی کافر ہے اور اس کو بلا عذر شرعی ایک بار بھی چھوڑے تو فاسق مرتكب کبیرہ و مسحتی عذاب نار ہے۔ خلاصہ یہ کہ انکار اس کا کفر صریح اور ترک بلا عذر گو ایک بار ہو موجب فتن ہے۔

**(۲) فرض عملی:** اور وہ یہ ہے جس کا ثبوت قطعی دلیل سے تو نہیں مگر اولہ شرعیہ کی روشنی میں مجتهد کی نظر میں بغیر کرنے کے انسان بری الذمہ نہ ہو سکے حتیٰ کہ یہ اگر کسی عبادت میں فرض ہے تو وہ عبادت اس کے کیے بغیر حض باطل ہوگی۔

اس کا حکم یہ ہے کہ بلا وجہ اس کا انکار گو کفر نہیں لیکن فتنہ و گمراہی ضرور ہے ہاں مجتهد دلیل شرعی سے اس کا انکار کر سکتا ہے جیسا کہ ائمہ اربعہ رحمہم اللہ تعالیٰ کے اختلافات ہیں کہ ایک امام ایک چیز کو فرض قرار دیتا ہے اور دوسرا نہیں مثلاً حفیہ کے نزدیک وصویں چوتھائی سر کا مسح فرض ہے اور شافعیہ کے نزدیک چوتھائی نہیں بلکہ ایک بال سر کا اور مالکیہ کے نزدیک پورے سر کا فرض وصویں حفیہ کے نزدیک بسم اللہ کہنا اور نیت کرتا سنت ہے اور حنبلیہ اور شافعیہ کے نزدیک فرض اور اس فرض عملی میں ہر شخص اسی کی پیروی کرے گا جس کا وہ مقلد اور پیروکار ہے۔ اپنے امام کے خلاف بلا ضرورت شرعی دوسرے کی اطاعت جائز نہیں اور اس کے امام نے جس امر کو عبادت میں فرض قرار دیا ہے گواں کے انکار سے کفر لازم نہیں آتا لیکن اس کے ادا کے بغیر وہ عبادت باطل اور کالعدم ہوگی۔ اسے دوبارہ کرنا لازم ہوگا۔

اس سے ثابت ہوا کہ ائمہ رابعہ رحمہم اللہ کے اجتہادی فرائض صرف انہی کے پیروکاروں کے لیے ہیں نہ دوسرے کے لیے اور اس کو فرض اجتہادی بھی کہتے ہیں۔

**(۳) واجب اعتقد ای:** اور یہ وہ ہے کہ ظنی دلیل سے اس کا ضروری اور لازمی ہوتا ثابت ہوا اور اس کی دو قسمیں ہیں۔ فرض عملی و واجب عملی۔ لہذا جو حکم فرض عملی اور واجب عملی کا ہو گا وہی اس کا ہوگا۔

**(۴) واجب عملی:** اور یہ وہ واجب اعتقد ای ہے کہ کے بغیر گو بری الذمہ ہونے کا احتمال ہے لیکن مجتهد کا غلبہ ظن اس کو ضروری اور لازم قرار دیتا ہے کہ کسی عبادت میں اس کا کرتا درکا ہو تو اس کے ادا کے بغیر عبادت ناقص ہوگی گواہا ہو جائے گی۔ اور مجتهد شرعی دلیل سے واجب کا

انکار کر سکتا ہے یعنی اجتہادی واجب اور کسی واجب کا قصد ایک بار چھوڑنا گناہ صغیرہ ہے اور چند بار ترک کرنا گناہ کبیرہ جیسا کہ مشہور ہے کہ صغیرہ پر اصرار گناہ کبیرہ کا موجب ہے۔

**(۵) سنت موکدہ:** اور یہ وہ ہے جس کو حضور سراپا نور صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے ہمیشہ کیا ہوا بلتہ بیان جواز کے لیے کبھی ترک بھی کر دیا ہو یا یوں کہو کہ جس کے کرنے کی تائید فرمائی ہو مگر ترک بالکل منع نہیں فرمایا اس کا ترک کرنا اساعت اور کرنا ثواب اور ترک کرنا نادر اعتاب اور ترک کی عادت ذریعہ استحقاق عذاب۔

**(۶) سنت غیر موکدہ:** اور یہ وہ ہے کہ نظر شرع میں ایسی مطلوب ہو کہ اس کا ترک نہ پسند ہو مگر نہ بین طور کہ ترک پر وعدہ عذاب فرمائے عام ازیں کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے مداومت اور بھیجنی فرمائی یا نہ اس کا کرنا ثواب اور نہ کرنا اگرچہ عادة ہو موجب عتاب نہیں۔ اس سے یہ بھی واضح ہو گیا کہ سنت موکدہ ہو یا غیر موکدہ کے ترک سے کفر لازم نہیں آتا اور یہ بالکل ظاہر اور بدیہی بات ہے کیونکہ جب وجوب کے ترک سے کفر لازم نہیں آتا تو ترک سنت و استحباب و اباحت سے بطریق اولی لازم نہیں آئے گا۔

**(۷) مستحب:** اور یہ وہ ہے جو کہ نظر شرع میں پسندیدہ ہو مگر ترک پر کچھ ناپسندی نہ ہو خواہ خود حضور پر نور علیہ السلام نے نفس نفس کیا یا اس کی ترغیب دی یا اس کو علماء کرام نے پسند فرمایا اگرچہ احادیث میں اس کا ذکر نہ آیا ہو اس کا کرنا ثواب اور نہ کرنے پر مطلقًا کوئی حرج نہیں۔

**(۸) مباح:** اور یہ وہ ہے کہ جس کا کرنا نہ کرنا برابر ہو اور اس پر نہ ثواب ہونے عذاب۔ ناظرین کرام! یہ کسی چیز کے کرنے کی صورت میں آٹھ شرعی دفعات ہیں جن کے کوائف حسب ذیل ہیں:

- ۱۔ ان آٹھوں میں ”کسی چیز کا کرنا“، بطور اشتراک موجود ہے۔
- ۲۔ کرنے کی نوعیت ان میں ایک جیسی نہیں کسی میں ضروری اور لازمی اور کسی میں غیر

ضروری اور غیر لازمی۔

۱۔ ان سے صرف فرض اعتقادی کا انکار کفر ہے باقی کا نہیں۔

۲۔ ان سے کسی کا ترک عمدایا یا سہوا موجب کفر نہیں گو بعض کا ترک فقہ ہے۔

۳۔ سنت کا انکار گو کفر نہیں لیکن جو سنت بالتواتر ثابت ہوا اس کی سنتیت متواترہ بحیثیت متواترہ کا انکار کفر ہے۔ ایسے ہی سنت متواترہ کا بحیثیت سنتیت بلکہ شرعی اباحت بحیثیت اباحت کا انکار یا اسکی تحیر و استحقاق موجب کفر ہے۔

(۴) جہاں پر فرض ہوگا وہاں پر واجب سنت وغیرہ سب موجود ہوں گے (یعنی ان کا مفہوم کرنا) اور اس کا عکس نہیں یعنی جہاں اباحت ہو وہاں مستحب نہ ہوگا اور جہاں مستحب ہوگا وہاں سنت نہ ہوگی وعلیٰ ہذا القیاس۔

(۵) دوام ولزوم عمل کو وجوب وفرضیت عمل لازم نہیں یعنی ایک امر کے دائی اور لازمی طور پر کرنے سے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ فرض یا واجب یا سنت ہے جیسے نفل کہ اس پر دوام ولزوم اس بات کا مقتضی نہیں کہ اس کو فرض یا واجب سمجھ لیا جائے یعنی یہ کہنا درست نہ ہوگا کہ یہ عمل چونکہ لازمی اور دائی طور پر کیا جا رہا ہے اور یہ شان فرض و واجب کی ہے لہذا، فرض و واجب ہے کیونکہ نقل پر دوام کہ لہذا دوام سے شرعی وجوب وفرض سمجھ لینا ناجائز اور شریعت مطہرہ پر افتراء ہوگا۔ بناءً علیہ امور مختصرہ و مباهہ پر دوام ولزوم وجوب وفرضیت عمل کی دلیل نہ ہو سکے گی۔

(۶) وجوب وفرض اختیاری: اور یہ ہے کہ انسان اپنی مرضی سے کسی کام کے کرنے کا التزام کر لے اور اس کا کرنا ضروری اور لازمی تصور کرے گو اخلاقی طور پر اس کو کرنا ہی چاہئے مگر اگر اس التزام کے بعد اس نے نہ کیا تو شرعی طور پر یہ کوئی جرم نہیں ہے۔

(۷) غیر فرض کو فرض و واجب کہنا: شرعی فرائض و واجبات کے علاوہ اپنے معمولات اقوال و افعال سے کسی امر کو شرعی واجب اور فرض کی طرح سمجھنا ناجائز ہے اور

شریعت پر بہتان ہے گویا یہ نئی شریعت کی ایجاد ہے جو عقلاؤ نقلہ باطل ہے۔

۱- حرام: یہ فرض کا مقابل ہے اور یہ وہ ہے کہ فرض کی طرح قطعی دلیل سے ثابت ہو۔ اس کا ایک بار بھی قصداً کرنا گناہ کبیرہ وقت ہے۔ اور اس سے پہیز فرض و ثواب اس کی فرضیت قطعی ہونے کی وجہ سے اس کا منکر کافر ہے کہ جو اس کو کافرنہ سمجھے وہ بھی کافر۔

۲- مکروہ تحریمی: یہ واجب کے مقابل ہے اور دلیل ظنی سے ثابت ہوتا ہے اس کے نہ کرنے سے عبادت ناقص اور کمزور ہو جاتی ہے اور اس کا کرنے والا گنهگار ہوتا ہے اگرچہ اس کا گناہ حرام سے کم ہوتا ہے یعنی اس کا منکر کافرنہیں اگر چند بار کرے تو گناہ کبیرہ ہے جو کہ موجب فتن ہے۔

۳- اساءت: اور یہ وہ ہے کہ اس کا کرنا برا ہو اور نادرأ کرنے والا مستحق عتاب اور التزام فعل پر اتحقاق عذاب۔۔۔ یہ سنت موکدہ کے مقابل ہے اور ثبوت و بقا میں مساوی۔

۴- مکروہ تنزہی: اور یہ وہ ہے کہ اس کا کرنا شرع کو پسند نہیں مگر نہ اس حد تک کہ اس پر وعدہ عذاب فرمائے یہ سنت غیر موکدہ کے مقابل ہے اور ثبوت و بقا میں مماثل۔

۵ خلاف اولیٰ: اور یہ وہ ہے کہ نہ کرنا بہتر تھا کیا تو کچھ مفہومیہ و عتاب نہیں یہ مستحب کا مثال و مقابل ہے ان عنوانات و مصطلحات کے بیان کرنے میں عبارتیں مختلف ملیں گی مگر حقیقت یہی ہے جو مذکور و مسطور ہوئی۔ ناظرین بالمحکمین! یہ کسی امر کے نہ کرنے کی صورت میں پانچ دفعات ہیں جن کے کوائف بفحوای الاشیاء تُعرفَ بِاَضْدَادِهَا مذکور الصدور کو اائف کے پیش نظر سمجھے جاسکتے ہیں لیکن آسانی کے لیے صراحةً بیان کر دیتے جاتے ہیں۔

(۱) ان پانچوں میں کسی "چیز کا نہ کرنا" اشتراکی طور پر موجود ہے۔

(۲) نہ کرنیکی صورت سب میں ایک جیسی نہیں کسی میں نہ کرنا ضروری ہے اور کسی میں

اس کے خلاف۔

(۳) ان میں صرف حرام قطعی کا انکار کفر ہے باقی کا نہیں۔

(۴) ان سے کسی کا ارتکاب عمداً یا سہواً موجب کفر نہیں گو بعض کا کرنا فتنہ و فجور ہے۔

(۵) کسی کراہت کا انکار جب کہ اس کی کراہت کا ثبوت بالتواتر ہو گو کفر نہیں لیکن

کراہت متواترہ من حيث التواتر کا انکار موجب کفر ہے۔ ایسے ہی کراہیت متواترہ کا استخفاف بھی موجب کفر ہے۔

(۶) جہاں پر حرمت قطعی ہو گی یعنی کرنا قطعی طور پر حرام ہو گا وہاں پر باقی اقسام بھی ہوں

گے (یعنی ان کا مفہوم نہ کرنا) اور اس کا عکس نہیں یعنی جہاں خلاف اولیٰ ہو گا وہاں

مکروہ تنزیہی نہیں ہو گا اور جہاں مکروہ تنزیہی ہو گا وہاں مکروہ تحریکی نہ ہو گا۔ علی ہذا

### القياس

(۷) کسی چیز کے بوجہ کراہت یا خلاف اولیٰ ہونے کے اتفاقاً یا داعی طور پر نہ کرنے

سے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ چیز شرعاً حرام ہے جیسا کہ کسی چیز کے داعی طور پر کرنے

سے یہ لازم نہیں آتا کہ وہ فرض ہے یا واجب یعنی یہ کہنا درست نہیں کہ وہ چیز نہیں

کہ گئی لہذا وہ حرام ہے کیونکہ نہ کرنا اس وجہ سے نہیں کہ وہ حرام ہے بلکہ اس وجہ

سے ہے کہ سلیم الفطرت انسان شرعاً و عادتاً ایسی مکروہ چیزوں سے داعی طور پر بیزار

و تنفر رہتا ہے۔ لہذا مکروہات سے ہنگامی اور داعی تنفر و بیزاری اس اعتبار سے نہیں

کہ وہ حرام ہیں بلکہ اس وجہ سے ہے کہ وہ طبعی و عادی طور پر غیر مانوس ہیں لہذا کسی

مکروہ کو از خود حرام کہنا کسی وجہ سے درست نہیں..... خلاصہ یہ کہ کسی شخص کو یہ حق

حاصل نہیں کہ وہ اپنی طرف سے حلال و حرام جائز و ناجائز فرض و واجب و غیرہ کہتا

رہے کہ یہ صریح طور پر افراط و تفریط ہو گی جو کہ شرعاً منوع ہے۔

اوامر شرعیہ: وہ جملہ معمولات و مشروعات جن کے کرنے کا حکم ہے خواہ از قبلہ و جوب

ہوں یا عیریہ سب کے سب شریعت کے زیر حکم ہیں کسی کے کرنے کا از خود کوئی مجاز نہیں۔

**نواہی شرعیہ:** وہ جملہ منوعات جن سے زندگی میں علیحدگی اختیار کی جاتی ہے ادا مرکی طرح یہ بھی بحکم شریعت مطہرہ ہیں..... خلاصہ یہ کہ انسان کا کرنا نہ کرنا دونوں شعری حکم ہیں اپنی طرف سے کرنے یا نہ کرنے کا حکم دینا شارع کے علاوہ اور کسی کو جائز نہیں۔

**بدعت:** شریعت میں بدعت سنت کے مقابل ہے اور اس کا معنی یہ نہیں کہ ہر قیمتی ایجاد بدعت و ضلالت ہے بلکہ بدعت کا مفہوم شعری نقطہ نظر سے یہ ہے کہ وہ ادله شرعیہ کے مخالف ہو جیسا کہ سیرت حلی وغیرہ میں اشام شافعی سے منقول ہے کہ بدعت ضلالت یہ ہے کہ کتاب سنت اجماع اثر کے برخلاف کسی امر کو جاری کیا جائے تو ثابت ہوا کہ ہر اچھی چیز جو مخالف نہ ہو اس کی ایجاد بدعت و ضلالت نہیں ہے۔ خلاصہ یہ کہ ہر نو ایجاد کو بدعت و ضلالت کہنا درست نہیں بلکہ وہ جو ادله شریعت کے مخالف ہو۔ لہذا امت میں جو امور مستحبہ جاری ہوئے یا ہوں گے ان کو بلا دلیل بدعت و ضلالت کہنا جائز نہ ہوگا۔

**شرک:** لغت میں شرک یہ ہے کہ کسی کام میں دوسرا کو شریک کر لینا اور شریعت میں شرک یہ ہے کہ کسی ممتنع لذاتہ شی کے جواز کا اعتقاد کر لینا کیونکہ شرک توحید کا مقابل ہے اور مسئلہ توحید واجب عقلی ہے یعنی توجید ہے کہ صرف اللہ تعالیٰ کو واجب بالذات تسلیم کیا جائے تو شرک لامحالہ یہی ہوا کہ وجوب ذاتی کے مقابل امر کے جواز کا اعتقاد رکھا جائے اور وہ ممتنع لذاتہ ہے جیسے مقابل کی الوہیت اور اس کے وجوب ذاتی اور غناذاتی جو کہ ممتنع لذاتہ امور ہیں کا اعتقاد کیا جائے تو شرک حقیقتہ یہی ہو کہ کسی غیر اللہ کے لیے الوہیت وجوب ذاتی غناذاتی وغیرہ امور ثابت کیے جائیں اور جو چیز اس قسم کی حیثیت نہ رکھتی ہو اس کا اثبات ہرگز شرک نہ ہوگا جیسا کہ آج شرک کا اطلاق عموماً بلا وجہ صحیح زبان زد عوام ہے یا یوں کہے کہ شرک حقیقتہ یہ ہے کہ اللہ

تعالیٰ کی الوہیت و وجوب ذاتی اور اسکی صفات ذاتیہ میں غیر کو شریک کیا جائے یعنی غیر اللہ کے لیے الوہیت اور صفات ذاتیہ از لیہ قدیمہ کو ثابت کیا جائے یا یوں کہئے کہ اللہ رب العزت کے علاوہ کسی اور کو مستحق عبادت قرار دیا جائے پس اگر کسی نے الوہیت اور اتحاق عبادت میں کسی غیر کو شریک نہیں کیا تو وہ شرک نہیں لہذا اس باب کی طرف نسبت افعال بحیثیت اس باب شرک نہ ہوگا۔ اس کو شرک کہنا اور ایسا کرنے والے کو مشرک کہنا شریعت پر بہتان عظیم ہے نیز امور مردجہ ختم درود میلاد وغیرہ شرک نہیں کہ حقیقت شرک ان میں ناپید ہے۔

**کفر بطريق سدّ باب:** بعض وقت بنا بر مصلحت یا سد باب کیطور پر ایک شے کے اتکارب سے روکا جاتا ہے جیسا کہ بدکاری کی روک تھام یک لیے بدکاری کے اس باب و وسائل کو شرعاً حرام کر دیا گیا ہے لیکن اگر کسی نے ایسے بعض وسائل کو کر لیا تو یہ فعل حرام ہوگا لیکن کرنوالا کافرنہ ہوگا ورنہ دین میں افراط و تقریط اور غلو متصور ہوگا جو کہ شرعاً منوع ہے اور خارجیوں کی صریح علامت ہے۔

**عقیدہ:** شریعت میں عقیدہ کے ثبوت کے لیے ضروری ہے کہ دلیل قطعی ہو ظنی دلیل سے عقیدہ ثابت نہ ہوگا بلکہ ظن و گمان۔

**ثبت مسئلہ:** مسئلہ اگر ظنی ہو تو دلیل ظنی سے ثابت ہو جائے گا اور مسئلہ اگر قطعی ہے جیسا کہ عقیدہ تو ثبوت کے لیے دلیل قطعی ہوتا لازمی اور ضروری ہے یہ ظنی دلیل سے ثابت نہ ہوگا۔

**مسئلہ کا انکار:** مسئلہ اگر قطعی ہے تو اس کا انکار موجب کفر ہے اور اگر ظنی ہے تو انکار سے کفر لازم نہ ہوگا مگر اس کا یہ مطلب نہیں کہ مسئلہ ظنی کا انکار کر دیا جائے بلکہ دلائل ظنی سے جو مسائل ثابت ہوں گے ان پر عمل در آمد لازمی اور ضروری ہوگا جیسا کہ مسائل اجتہاد یہ ہیں۔

**ایمان:** ضروریات دین کی تصدیق کا نام ایمان ہے اور ضروریات دین ان متواترات شرعیہ

کا نام ہے جن کے حصول علم میں عوام و خواص سب برابر ہوں اور اس کثرت سے ان کی تبلیغ کی گئی ہو کہ گویا وہ بدیہی امور ہیں جیسے توحید و رسالت حدود عالم حشر و نشر صوم و صلوٰۃ وغیرہ ایسے جملہ ضروریات کی تصدیق کا نام ایمان ہے گویا یہ تحقیق ایمان کے دفعات ہیں کہ سب کو تسلیم کرنا ایمان ہے اگر ایک کا بھی انکار کیا تو ایمان ختم ہو گیا۔

**کفر:** مذکورہ بالاضروریات سے سب کا یا بعض کا انکار کرنا کفر ہے نیز احکام شرعیہ کی تحقیر اور حدود اسلامیہ کا استخفاف اور اسلامی متعلقات کا مذاق و استہزاء بھی موجب کفر ہے لہذا امور مستحبہ مباحہ مروجہ میلا د وغیرہ کفر نہیں۔ کیونکہ ان میں یہ انکار وغیرہ کچھ نہیں۔

**ارتداد:** اسلام کو چھوڑ کر بلا جبرا کراہ بقاگئی ہوش و حواس عمد اور ارادۃ کسی اور دین کو اختیار کرنا شرعاً ارتداد ہے۔ ایمان کفر ارتداد کی یہ حقیقت ہے اور کسی کو کافر موسن مرتد کہنے کا یہ شرعی ضابطہ ہے جس کی روشنی میں کسی کو موسن وغیرہ کہا جاسکتا ہے۔ خواہ وہ امیر ہو یا غریب، سفید ہو یا کالا حسین ہو یا حقیر حاکم ہو یا محکوم کسی کو یہ حق نہیں پہنچتا کہ جب چاہے جس کو چاہے موسن و کافر مرتد کہتا پھرے اور اپنی دھونس جگاتا رہا۔

بہر صورت یہ چند شرعی مصطلحات ہیں اگر ان کو پیش نظر رکھا جائے اور مسائل مختلفہ کا دیانت دارانہ انداز سے مطالعہ کیا جائے تو ممکن ہے کہ بڑھتے ہوئے ملی اور ملکی تشتت و افتراق میں افراط و تفریط کی کمی محسوس ہونے لگے۔

وَمَا عَلِيْنَا إِلَّا الْبَلَاغُ الْمِبِينُ.

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ۝

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّی عَلٰی رُسُلِهِ الْکَرِیمِ

## مقدمہ

### ایجاد کائنات عالم کا مقصد

ناظرین! تماشیں! دنیائے کائنات کے کسی حصہ پر نظر ڈالئے تو ایسا معلوم ہوتا ہے کہ اس کو جس ہیئت و شکل پر قدرت نے پیدا کیا ہے اس سے بڑھ کر اس کے لیے اور کوئی موزوں صورت نہیں ہو سکتی۔ آسمانوں کو ملاحظہ فرمائیے تو ان کی وسعت و رفتار اور ان میں چھوٹے بڑے ستاروں کا خاص انداز پر متحرک و مستقر ہونا اور ان سے مفید تاثرات کا نسودار ہوتا زمین ملاحظہ فرمائیے تو اس کی خشکی اور تری نشیب و فراز آبادی و دیرانی اس میں شجر و حجر کی کیفیت و کمیت نباتات کا جاذب نظر ہونا مناسب اختلاف انسانی و حیوانی فطرتی ترتیب معا ایاز شرافت وغیرہ بہر صورت ہر چیز کا نفس الامری اور فطرتی انداز پر موجود ہوتا زبان حال سے اپنے خالق و مالک کی دعوت دیتا ہے جیسا کہ قرآن مجید میں فرمایا وَإِنَّمَنْ شَيْءٌ إِلَّا يَسْتَخْ

**بِحَمْدِهِ الْأَيْةُ** ”ہر چیز اپنے رب کی صفت و شاکری ہے تو ثابت ہوا کہ ہر چیز پر فطرتی طور پر ضرورت اور لازم ہے کہ وہ اپنے خالق و مرلي کی یاد میں رہے اور اس کی عبادت کرے۔

باخصوص حضرت انسان کہ اس کو کائنات پر شرافت بخشی ہے اس پر اور ضروری کہ یہ اپنے مولیٰ کریم کی عبادت میں پورے خلوص سے منہمک رہے۔ جیسا کہ قرآن مجید میں فرمایا وَمَا

**خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ**۔ ”ہم نے انسانوں اور حیوانوں کو محض اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ ہماری عبادت کریں اور شکریہ بجالا میں۔“

## انسان کی بنیادی کمزوری

اس میں شبہ نہیں کہ خلقت انسان کی وجہ وجیہہ جیسا کہ اوپر مذکور ہوا تھی ہے کہ وہ اپنے پروردگار کی عبادت کرے اور اس کے نامناءہی احسانات کا شکریہ ادا کرتا رہے مگر حقیقی طور پر وہ اس سے قاصر ہے کیونکہ اس کے انعامات غیر محدود ہیں اور انسان ہر طرح سے محدود جیسا کہ قرآن مجید میں فرمایا ہے **الْأَنْسَانُ ضَعِيفٌ**۔ ترجمہ "انسان فطری و طبعی طور پر کمزور واقع ہوا ہے۔" تو پھر کامل طور پر یہ کیسے شکریہ ادا کر سکتا ہے اور یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں فرمایا ہے "إِنْ تَعْدُوا بِنِعْمَةِ اللَّهِ لَا تُخْصُوهَا" ترجمہ "یعنی تم اس کی نعمتوں کو شمار کرنا چاہو تو نہیں کر سکتے۔" تو پھر ہر نعمت کا شکریہ کیسے ادا ہو سکتا ہے اور اسی بنا پر حضور سرور کائنات فخر موجودات افعع العرب والجم نے فرمایا اللهم إِنِّي لَا أُخْصِي شَاءَ عَلَيْكَ انتَ كَمَا النِّيتُ عَلَى نَفْسِكَ ترجمہ (اے اللہ میں تیری کامل اور انتہائی صفت و شاء نہیں کر سکتا) ثابت ہوا کہ انسان یا کوئی اور جبی و فطری طور پر کمزور ہے کما حقہ اپنے مالک و خالق کی عبادت اور شکریہ ادا نہیں کر سکتا۔

## انسانی افراط و تفریط

اللہ رب العزت نے مخلوقات کو پیدا فرما کر ان کے مقصد حیات کو واضح فرمایا اور عبادت کے طریقوں کی تشریع کی عبادت پر خوشخبری اور معقول قسم کی ترغیبیں نامیں اور نافرمانی پر عذاب کی دھمکی اور متعدد وعیدیں بتا کر جادہ اعتدال پر لانے کی فضا پیدا کی اور ہر حکم کی حد بندی فرمائیں کر مخالفت کرنے والے پر حدود مسماں میں مقرر فرمائیں جس کی وجہ سے پوری پابندی کرنے کا بعض کو مناسب موقع میسر آ گیا تو انہوں نے اپنے مولیٰ کریم کو راضی کر لیا مگر پھر بھی انسان چونکہ طبعی طور پر کمزور واقع ہوا ہے اس سے حدود مقررہ و متعینہ میں افراط و تفریط اور احکام خداوندی میں کمی و بیشی عین ممکن بلکہ واقعہ ہو سکتی ہے۔ اور یہی وجہ ہوئی کہ شریعت

مطہرہ میں بعض افراد کو مخالفت کی بنا پر سزا میں دی گئیں اور دی جاتی ہیں تاکہ امن امہ میں خلل نہ پڑے اور ہر شخص فرحت و سرور کی زندگی بسرا کر سکے اور حضور و خلوص کے ساتھ اپنے مالک و مربی کے ساتھ رابطہ قائم رکھے۔

## شریعت میں گناہ کی معافی

شریعت مطہرہ میں اگر کوئی شخص کفر و شرک کو اختیار کرے اور اسی پر معاذ اللہ مر جائے تو اس کی معافی ہرگز نہ ہوگی اور یہ ابدی طور پر جہنم میں رہے گا کیونکہ کفر و شرک کا دامنی ارادہ و اعتقاد وہ انتہائی جرم ہے کہ جس کی سزا بھی دامنی اور ابدی ہونا ضروری ہے اور کفر و شرک کے علاوہ ہر گناہ صغیرہ ہو یا کبیرہ توہ بلا توبہ معافی کے قابل اور سزا اوار ہے اور اس کو زور دیا یا بدیر بالواسطہ یا بلا واسطہ عذاب سے الگ کیا جاسکتا ہے۔ شریعت میں ایسی معافی کے بیشمار واقعات موجود ہیں نیز اخلاقی طور پر بھی معاف کر دینے میں حرج نہیں ہے بلکہ اس کو عرف عام میں ایک قابل تعریف اور جود و کرم تصور کیا جاتا ہے۔ عموماً ڈانٹ و ڈپٹ زجر و تونخ کے طور پر جو سزا میں سنائی جاتی ہیں تدریجی یا فوری طور پر معمولی سرزنش کے بعد معاف کر دی جاتی ہیں اور یوں بھی ہوتا ہے کہ کبھی کسی ذوجاہت یا عزت یا تعلق محبت وغیرہ کے کہنے اور سفارش کرنے سے بھی معافی دیدی جاتی ہے اور اس پر کبھی کسی کوئی طرح کا طال اور قلق و اضطراب نہیں ہوتا۔ بہرنخ شرعی اور اخلاقی طور پر کسی جرم کو معاف کر دینے میں قطعاً کوئی حرج نہیں۔

## دربار الہی میں انسان کی عزت

بلاریب ہر چیز اللہ تعالیٰ کی مخلوق ہے اور وہ سب کا خالق و مالک ہے اور رازق اس کی سب کی طرف نظر عنایت ہے وہ سب کے حال و قال سے واقف ہے ہر چیز کو جس کیفیت اور حالت پر کھا ہے وہ انتہائی طور پر اس کے موافق ہے ہر پر مہربان ہے پھر بھی اس نے بعض افراد کو بعض پر فضیلت دی ہے۔ دیکھئے انسان کو اشرف الخلائق بنادیا اور موسیٰ کو کافر پر رتبہ دیا اور رسولوں کو علی نبینا و علیہم السلام غیر نبیوں پر بے پناہ کرامت بخشی اور رسولوں سے بھی بعض

کو افضل بنایا ایے ہی غیر نبیوں سے اولیاء کرام اور صوفیائے عظام کہ ان میں باہمی اکثر دیشتر تفاوت ہے ان بیانات علیہم الصلوٰۃ والسلام سے بعض کو وجہہ فرمایا بعض کو صالح بعض کو کلمہ بعض سے کلام بلا واسطہ اور بعض سے بالواسطہ خصوصاً خواجہ دوسرا محمد مصطفیٰ ﷺ سید الاوّلین والآخرين مبدہ نبوت ختم نبوة مفتح ثبوت مقطع حدوث نائب اکبر خلیفہ اعظم صاحب لولاک شافع م Shr ساقی کوثر کو وہ فضائل و فوائل عطا فرمائے کہ کسی کے لیے امکان نہیں ایے ہی ہزاروں چیزیں ہیں جن کی دربار الہی میں انتہائی عزت ہے متعدد شعائر ہیں جو کہ بارگاہ صدیت میں منظور ہیں بے تعداد امور و اقوال و افعال ایے ہیں جو کہ دربار احادیث میں معزز و موقر ہیں۔ الغرض بے انداز ایسی چیزیں ہیں جو کہ رب العزت کی مقبول ہیں کہ ان کو شرف قبولیت سے سرفراز کیا جائے گا۔

## امت کا تقاضا

ناظرین کرام! وقت کا تقاضا یہی تھا کہ امت سرکار ابد قرار ﷺ ملک کے طول و عرض میں بفعوای و کنتم خیر امة اپنے قابل تقلید اصول و ضوابط کی وجہ سے ہر طرح پر بلند اور بالا رہتی کتاب و سنت کی روشنی میں اپنے ارتقائی منازل طے کرتی باہمی اتفاق و اتحاد کو اپنا معیاری نقطہ تصور کرتی اخلاق حنسہ امانت و دیانت زہد و تقویٰ سیادت و سخاوت شجاعت و جسارت وغیرہ میں نمونہ ہوتی اقوال و اعمال میں مجسمہ عدل و انصاف ہوتی اور ہر قسم کے افراط و تفریط سے الگ رہتی۔ قرآن و سنت کے محاسن بیان کرتی اسلامیات کو مثالی ظاہر کرتی توحید و رسالت کو معیار نجات بتاتی۔ سلف صالحین و بزرگان دین کے لائے عمل کو سراہتی۔ ان کے فہم و فرست کو قابل تعریف بتا کر ان کی خدمات کی تقلید و پیرودی ضروری قرار دیتی۔ ان سے علیحدگی و تنهائی کو قابل نفرت و نہادت قرار دیتی بلکہ موجب سزا بتاتی مگر افسوس کہ آج یہی امت نفیاتی تصورات کا شکار ہو گئی جادہ اعتدال سے بیگانہ ہو گئی اس کا زاویہ عمل اور لائے حیات قابل تعریف نہ رہا دوسروں کے اختلافات منانے کی بجائے خود اختلافات کا شکار ہو گئی۔ باہمی کاوشوں کو

نظریہ حیات بنا کر اپنے وجود کو خطرہ میں ڈال چکی کتاب و سنت کے مقابلہ میں مادی وسائل کو اپنانا اہم فریضہ سمجھ چکی ملکی اختلافات و مناقشات کے علاوہ ملی تنازعات میں الجھگٹی اغیار پر سبقت حاصل کرنے کی بجائے اپنے وقار بلکہ اپنی ہستی کوٹھیس لگا چکی۔ فضول بحثوں اور لفظی جھگڑوں کو موقف کمال یقین کر چکی یقیدیات کو متحملات اور مباحثات کو درجہ ثبات دو جو ب تک پہنچا چکی محض جواز و احسان کو کفر و اسلام کا معیار بنا چکی۔ کہیں بشریت اور نور کا جھگڑا اور کہیں مساوات اور افضلیت کا کہیں ایصال ثواب اور فاتحہ و درود محل بحث بنا ہوا ہے اور کہیں صلاۃ و سلام کہیں علم غیب و اختیارات میں گفتگو ہو رہی ہے اور کہیں جبر و قدر میں کہیں شفاعت و امداد کا مسئلہ موضوع بحث بنا ہوا ہے اور کہیں ندا و دعا کا۔ کہیں اسلام کو نجات کے لیے معیاری حیثیت دی جا رہی ہے اور کہیں سو شلزم وغیرہ کو کہیں مخلوقات کو قدرت الہی کا تاثر ظاہر کیا جا رہا ہے کہیں بخت و اتفاق وغیرہ کو..... مختصر یہ کہ ہچھوں قسم کی ویشی سے صحیح معیار زندگی ختم ہو گیا اور مطلق العزان ہو کر قعدہ نسلت میں گر گئی۔ اللہ کرے کہ اس کو کتاب و سنت پر عمل کرنیکی توفیق ہو اور اپنے اسلاف کی زندگی کو پیش نظر رکھے تاکہ دین و دنیا میں کامیابی و کامرانی ہو اور دربار اللہ میں سرخوشی کامل نصیب ہو آمین ثم آمین۔

## اختلاف کی بنیاد و ابتداء

ناظرین حضرات! یوں تو اختلاف امت کا سلسلہ قرون اولیٰ اور متقدیں میں سے چلا آ رہا ہے لیکن ہم صرف اور صرف وہ اختلاف بیان کرنا چاہتے ہیں جو کہ پاکستان و ہندوستان کے علماء احناف میں پایا جاتا ہے۔ اس میں شبہ نہیں جیسا کہ تاریخ اس پر شاہد عدل ہے کہ اکابر علماء پنجاب کے ہوں یا سرحد کے دہلی کے ہوں یا غیر تیر ہویں صدی کے آخر تک ان میں کوئی ایسا اختلاف جو کہ باہمی نفرت و کدو رت تک نوبت پہنچائے ہرگز نہ تھا۔ ان دنوں مقتداء عصر پیشوائے علم و عمل حضرت حاجی امداد اللہ صاحب محدث مرجع عوام و خواص تھے۔ شریعت و طریقت کے مثالی امام تھے اور علمائے ہند مثلاً مولوی محمد حسین صاحب الہ آبادی،

مولوی احمد حسین صاحب کانپوری، مولوی لطف اللہ صاحب علی گڑھی، مولوی عبدالسمع صاحب رامپوری، مولوی محمد قاسم نانوتی، مولوی رشید احمد گنگوہی، مولوی اشرف علی تھانوی، مولوی خلیل احمد انیٹھوی وغیرہ کے پیر و مرشد تھے کہ نجد سے محمد ابن عبد الوہاب کی کتاب کتاب التوحید ہندوستان پہنچی اور مولوی اسمعیل دہلوی نے اس خاص مشن پر تقویت الایمان لکھ کر پھاپی جو کہ درحقیقت کتاب التوحید کا ترجمہ ہی ہے۔ مندرجہ با علماء حضرات پہلے سب کے سب مسائل فاتحہ و میلاد وغیرہ میں نہ صرف یہ کہ متفق و متحد تھے بلکہ مولوی اشرف علی تھانوی تو اپنے قیام جامع العلوم کانپور میں خود قیام و میلاد کرتے اور منکر کے خلاف شرعی فتاویٰ شائع فرماتے۔ کتاب تحقیق الحق ص ۲۶ میں میلاد رسول کو جنم کہنا کہنے والے کے پیچھے نماز نادرست لکھی ہے اور دیگر تصانیف قدیمه و جدیدہ میں علماء دیوبند نے جائز لکھا ہے۔ دیکھو التصدیقات وغیرہ اور صراط مستقیم مطبوعہ ضیائی برقی پریس میں خود مولوی اسماعیل دہلوی نے پہلے عرس فاتحہ گیارہویں وغیرہ کو جائز لکھا ہے۔ ص ۲۲ تا ۱۲۲ تک ملاحظہ فرمائیے لیکن برطانوی سیاست اور نفیائی کمزوریاں اور فرائض اور ذمہ داریوں میں احساس کی کمی اور بیشتر مولوی اسمعیل کی کتاب تقویت الایمان اس نقاق و شفاق و اختلاف کا موجب اور سبب بنی اور تاثرات یوں بڑھے کہ حاجی امداد اللہ صاحب کے شاگردوں اور مریدوں کے دو گروہ ہو گئے۔ مولوی محمد قاسم نانوتی مولوی رشید احمد گنگوہی، مولوی اشرف علی تھانوی ایک طرف منکر میلاد و فاتحہ وغیرہ۔ اور مولوی لطف اللہ، مولوی محمد حسین، مولوی احمد حسین، مولوی عبدالسمع صاحب قائل میلاد فاتحہ درود وغیرہ جیسا کہ اور اکابر علماء مثلاً مولانا عبد الرحیم صاحب مولانا شاہ ولی اللہ صاحب، مولانا شاہ عبد العزیز صاحب، مولانا شاہ رفع الدین صاحب وغیرہ محدثین میلاد فاتحہ درود وغیرہ کے قائل تھے۔

اور یہ ظاہر کہ حضرت حاجی امداد اللہ صاحب کے شاگردوں اور مریدوں میں یہ اختلاف حاجی صاحب کے لیے سخت قلق و اضطراب کا موجب تھا جس کی وجہ سے حاجی صاحب نے رسالہ فیصلہ ہفت مسئلہ تحریر فرمایا تاکہ یہ باہمی اختلاف و نزاع دور ہو جائے۔ یہ

رسالہ فیصلہ مسئلہ گو جمہور اہل اسلام اور علماء حق نے بکمال محبت قبول کیا اور اس پر عملدرآمد کرنا رفع اختلاف کا موجب سمجھا مگر فضلاء علماء دیوبند نے اس کو رد کر دیا اور یہ کہہ کر کہ ہم نے حاجی صاحب کی بیعت طریقت میں کی ہے شریعت میں نہیں کہ ماننے سے انکار کر دیا حالانکہ شریعت اور طریقت میں درحقیقت کوئی فرق نہیں ہے کیونکہ مشہور و معروف ہے، کہ قول رسول شریعت اور فعل رسول طریقت اور حال رسول حقیقت اور سر رسول معرفت ہے علیہ السلام تو یہ چاروں اسوہ حسنہ رسول مقبول علیہ السلام سے عبارت ہوئے تو پھر ایک کا اقرار اور دوسرے کا انکار ہے معنی بات ہے اور اس کے مصدق میں مبانیت و جدائی کہ اجتماع باہمی نہ ہو سکے کسی طرح بھی درست نہیں۔ بہر صورت اس رد و کد کا نتیجہ یہ نکلا کہ میلاد فاتحہ درود وغیرہ کے جواز و احسان پر مولی عبدالسمع نے انوار ساطعہ کتاب لکھی جس کو محققین اسلام نے قبول کیا۔ آپ حاجی صاحب کے الفاظ میں اس کتاب کا تعارف خیال فرمائیے۔ آپ فرماتے ہیں کہ یہ آتشی فتنہ انوار ساطعہ کی تردید سے مشتعل ہوئی کہ تمام عالم اس کی حمایت میں کھڑا ہو گیا اللہ تعالیٰ نے اس کو کچھ ایسی مقبولیت عطا فرمائی کہ تمام ممالک کے علماء حقانی نے ساری کتاب کو تہہ دل سے پسند فرمائی اور اتفاق کیا۔ پھر فرماتے ہیں کہ تمام علمائے حرمین شریفین و بلاد اسلام اس کے مسائل میں متفق ہیں اور خود کتاب کو پسند بھی کرتے ہیں..... پھر فرماتے ہیں انوار ساطعہ از اول تا آخر شنیدم و بغور نظر کردم ہم تحقیق را موافق مذہب و مشرب خود و بزرگان خود یافتیم (ترجمہ) میں نے کتاب انوار ساطعہ اول تا آخر سنی اور بغور ملاحظہ کیا اس کی تمام تحقیق کو اپنے اور اپنے بزرگوں کے مذہب و مشرب کے عین مطابق پایا (انوار ساطعہ) دیکھئے کس قدر وضاحت و حقیقت ہے کہ انوار ساطعہ کے جملہ مسائل میلاد و درود فاتحہ وغیرہ آپ کے اور آپ کے بزرگوں کے عین موافق ہیں اور ان کی صحت پر علماء حرمین شریفین اور دیگر علماء اسلام کا پورا پورا اتفاق ہے اور علماء اسلام نے کتاب اور اس کے مسائل کو دل سے قبول کیا ہے..... توجہ یہ مسائل اتفاق ہوئے تو ان کی تردید اور ان کو خلاف شرع کہنا اور نازیبا الفاظ استعمال کرنا کوئی معنی نہیں رکھتا بلکہ اس کی اکثریت اور سواد اعظم و جمہوریت اہل اسلام کے ساتھ انتہائی

ضرورت ہے کہ بجائے شقاق و خلاف مکمل اتفاق کیا جائے مگر ہوا کیا کہ علماء دیوبند کی تائید سے مولوی خلیل احمد انیسٹھوی دیوبندی نے میلاد فاتحہ درود وغیرہ کے رد میں ایک کتاب براہین قاطعہ درود مولود فاتحہ لکھ دی جس میں نازیبا الفاظ استعمال کیے گئے جس سے آپس میں اختلاف بڑھ گیا اور عرب و عجم بلکہ دنیا بھر کے علماء بگڑ گئے حتیٰ کہ کفر کے فتوے بھی صادر ہو گئے ہم اس سلسلہ میں حاجی امداد اللہ صاحب نے جو مولانا محمد عبد السمع مصنف انوار ساطعہ اور مولوی خلیل احمد انیسٹھوی کے نام خطوط لکھے ہیں مناسب سمجھتے ہیں کہ نقل کریں تاکہ مسئلہ زیر بحث میں زیادتی اطمینان کا باعث ہو سکیں۔

حضرت مولانا مولوی حاجی امداد اللہ رحمۃ اللہ علیہ مہاجر کی دیوبندی علماء کے پیر و مرشد کا خط حضرت مولانا محمد عبد السمع کے نام حسب ذیل ہے۔

”انوار ساطعہ کے اکثر مسائل میں فقیرِ دل سے متفق ہوا تو اللہ تعالیٰ کی جناب میں بہت التجا اور دعا کی کہ اللہ میں ان مسائل میں صراط مستقیم پر ہوں اور حق بجانب ہوں تو اس کتاب کو مقبول علماء دیار و امصار دراللہ اسلام کر چنانچہ ظاہر ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو قبول فرمایا ہے کہ تمام علماء حرمین شریفین و بلاد اسلام اس کے مسائل میں متفق ہیں اور خود کتاب کو پسند کرتے ہیں۔“

اور وہ خط جو حاجی صاحب موصوف نے مولوی خلیل احمد انیسٹھوی کو لکھا ہے وہ بھی حسب ذیل ہے۔ فرمایا۔

السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ! تمام بلاد ممالک ہند مشاہ بنگال، بہار، مدراس، دکن، گجرات، بمبئی، پنجاب، راجپوتانہ، رام پور، بہاولپور وغیرہ سے متواتر اخبار حیرت انگیز و حررت خیز اس قدر آئی ہیں کہ جن کو نکر فقیر کی طبیعت نہایت ملوں ہوئی ہے۔ اس کی علت یہی برلنیں قاطعہ اور دیگر ایسی تحریریں ہیں یہ آتش فتنہ انوار ساطعہ کی تردید سے مشتعل ہوئی کہ تمام عالم اسلام اس کی حمایت میں کھڑا ہو گیا۔ اللہ تعالیٰ نے اس کو کچھ ایسی مقبولیت عطا فرمائی ہے کہ تمام ممالک کے علماء حقانی نے ساری کتاب کو تبدل سے پسند فرمائی کہ اس پر اتفاق کیا ہے۔

ناظرین کرام! ان ہر دو خطوں سے حسب ذیل امور نکالے جاسکتے ہیں (۱) انوار ساطعہ ایسے خلوص قلب اور نیک نیتی سے لکھی گئی ہے کہ دربار الہی میں اس کو شرف قبولیت عطا ہوا۔ (۲) علماء حر میں شریفین اور تمام ممالک عرب و عجم کے علماء حقانی سب نے کتاب کو پسند کیا۔ (۳) اس کے درست و صحیح و قابل عمل ہونے پر اتفاق کیا۔ (۴) اس کے جملہ مسائل صراط مستقیم کا مصدقہ ہیں۔ (۵) براہین قاطعہ نیک نیتی سے نہیں لکھی گئی۔ (۶) اس کو قبولیت عامہ کا شرف حاصل نہیں ہوا۔ (۷) علماء حر میں اور علماء حقانی اہل اسلام نے اس کو پسند نہیں فرمایا اور نہ ہی اس پر اتفاق کیا ہے۔ (۸) مولف براہین اور اس کے معاونین نے اనے پیر و مرشد کو راضی نہیں کیا۔ (۹) اس کے مسائل تسلی بخش نہیں ہیں۔

### کتاب انوار ساطعہ میں کیا ہے

انوار ساطعہ میں یہی اختلافی مسائل کا ذکر ہے یعنی عید میلاد، ختم و درود، گیارہویں اور انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام اور اولیاء کرام کے حیات و ممات قبر و قیامت میں اشغال و تصرفات اور جب یہ ثابت ہو گیا کہ انوار ساطعہ کے جملہ مسائل صراط مستقیم صحیح اہل حر میں شریفین اور بلااد اسلامیہ کے علماء و حقانی کے پسندیدہ اور اتفاقی و معمول بہا ہیں تو روز روشن سے زیادہ واضح ہو گیا کہ سفارش اور شفاقت اور استعانت بالغیر اور جسمانی و روحانی تصرفات ملت اسلامیہ اور جمہور اسلام کا صحیح مسلک ہے اور اس پر عمل درآمد یعنی نظریہ اسلام ہے ہذا ہو الحق و الصواب۔

### کتاب تقویت الایمان ہند میں

ناظرین کرام! محمد ابن عبد الوہاب خارجی نے سرز میں نجد میں مسلمانوں کو کافروں مشرک کہہ کر ان کے مال و جان کو مباح کر دیا اور توحید کی آڑ میں شان رسالت اور نبوت و ولایت میں دل کھول کر موٹگا فحیں کیس اور اپنے عقائد و مال کی ترویج کے لیے کتاب التوحید

تصنیف کی جس پر اس زمانہ کے علماء اہلسنت نے سخت موافقہ کیا اور اس کے شرے مسلمانوں کو محفوظ رکھنے کے لیے انتہائی کوشش کی حتیٰ کہ محمد بن عبدالوہاب کے حقیقی بھائی سلیمان بن عبدالوہاب نے اپنے بھائی پر سخت روکیا اور اس کی تردید میں ایک شاندار تصنیف کی جس کا نام الصواعق الالہیہ فی الرد علی الوہابیہ ہے اور اس میں پوری طرح وہابیت کے خط و حال کو بے نقاب کرتے ہوئے مسلک اہلسنت و الجماعت کی زبرست تائید و حمایت کی۔

علامہ شامی حنفی، امام احمد صاوی ماکنی وغیرہ ہما جلیل القدر علماء امت نے محمد بن عبد الوہاب نجدی کو باغی اور خارجی قرار دیا اور اہل اسلام کو اس فتنہ سے بچانے کے لیے سرتوڑ کوشش کی۔ ملاحظہ فرمائیے شامی جلد ۳ باب البغا ص ۳۳۹ اور تفسیر صادی جلد ۳ ص ۲۵۵ مطبوعہ مصر۔ پھر اس کتاب التوحید کا خلایہ تقویت الایمان کی صورت میں سر زمین ہند میں مولوی اسماعیل دہلوی نے اپنے پیشواؤ محمد ابن عبد الوہاب کی حصول خوشنودی کے لیے بڑی آب و تاب سے شائع کیا جس کی توثیق و تائید علماء دیوبند نے کی جیسا کہ فتاویٰ رشیدیہ جلد اص ۲۰ پر مرقوم ہے۔ پھر جس طرح محمد ابن عبد الوہاب کے خلاف اس وقت کے علماء و فقہاء اہلسنت و الجماعت نے آواز بلند کی اور اس کا رد بلیغ کیا۔ اسی طرح مولوی اسماعیل دہلوی مصنف تقویت الایمان کے خلاف بھی اس وقت کے علماء محققین نے انتہائی روکیا اور تقویت الایمان کے رد میں متعدد کتابیں لکھیں۔ تقریبیں کیں اور مسلمانوں کو اس فتنہ تقویت سے بچانے کی سرتوڑ سعی کی۔ چنانچہ مولانا فضل امام، حضرت شاہ احمد سعید دہلوی شادگر رشید مولانا شاہ عبد العزیز محدث دہلوی رحمۃ اللہ، مولانا فضل حق خیر آبادی، مولانا عنایت احمد کا کوروی، مصنف علم الصیغہ مولانا شاہ روف احمد نقشبندی، مجددی تلمیذ رشید، حضرت مولانا شاہ عبد العزیز محدث دہلوی رحمۃ اللہ وغیرہم نے مولوی اسماعیل اور مسائل تقویت الایمان کا مختلف انداز پر اور متعدد طریقوں سے رد بلیغ کیا۔ اس کے حسن و نفع کو واشگاف کیا اہل اسلام کے ایمان کو بچانے کی صحیح نمائندگی کی۔ مثلاً شاہ رفع الدین صاحب محدث دہلوی رحمۃ اللہ مترجم قرآن نے اپنے فتاویٰ میں بھی کتاب التوحید اور اس کے مسائل کے خلاف واضح مسائل بیان فرمائے اور شدید

اجتیاج کیا مگر علماء دیوبند اور مفتیان دیوبند نہ صرف یہ کہ تقویت الایمان اور اس کے مؤلف اسماعیل دہلوی کی تصدیق و توثیق پر اکتفا کی بلکہ خود محمد ابن عبد الوہاب کی زبردست تائید و حمایت کی جیسا کہ فتاویٰ رشیدیہ جلد اص ۱۱۱ مصنفہ مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی پر مذکور مسطور ہے اور اس کے قول و فعل کو سراہا اس پر اس کو مبارک بادپیش کی اور اس کے ججاز مقدس میں گھناؤنے کردار کو نیک فال کہا اور ہر قسم کے مشورے دیتے ہوئے مراعات نجدیہ سے بہرہ در ہونے کی التجا میں کیس جو منظور ہوئیں اور تقویت الایمان کی نشر و اشاعت سے مسلمانوں پر ہمیشہ کے لیے فتنہ کا دروازہ کھول دیا اور اس میں مذکورہ عقائد و اعمال کی تشبیہ کے لیے پاک و ہند میں متعدد مراکز قائم کر دیئے جوان کی تزویج و توسعی میں شب و روز مصروف عمل ہیں۔ مولانا احمد علی صاحب وغیرہ لاہور میں، مولوی حسین علی واں بھگرال ضلع میانوالی میں اور مولوی سرفراز گکھڑ ضلع گوجرانوالہ میں وغیرہم۔ لیکن اطراف و اکناف عالم کے احناف اور اہلسنت والجماعت چونکہ محمد بن عبد الوہاب کے خارجی اور باغی سرکش بے لگام متعصب حریص ہونے پر متفق اور متحد تھے اس وجہ سے فتاویٰ رشیدیہ وغیرہ کی وہ عبارتیں جن میں محمد بن عبد الوہاب کی توثیق اور حمایت کی گئی تھیں چونکہ علماء دیوبند کے انداز مسئلہ کو علماء اہلسنت کی نظر و میں مٹکوں قرار دیتے ہیں اور علماء اہلسنت والجماعت ان کو پڑھ کر یہ امر سمجھنے پر مجبور ہو گئے کہ علماء دیوبند اور محمد بن عبد الوہاب اور اس کے پیروکاروں کا مذہب و مسلک نظر و فکر ایک سا ہے بلکہ متحد ہے تو بنا بر مصلحت اور حفظ ما تقدم کے طور پر علماء متاخرین دیوبند نے اپنے کو چھپا کر محمد بن عبد الوہاب سے اپنی لائلعی کا اظہار کرنا شروع کر دیا اور اس کو برا بھلا بھی کہہ دیا حتیٰ کہ اس کو خارجی اور باغی بھی کہہ دیا طلاحتہ ہوالمہند ص ۱۳۱-۲۰ یعنی محمد بن عبد الوہاب در حقیقت تو وہ بہت اچھا ہے اس کے پیروکار بہتر ہیں اللہ کے عقائد عمدہ ہیں (فتاویٰ رشیدیہ) مگر جیلہ سازی سے اپنا مذہب چھپا کر یہ کہتے ہیں کہ ہم محمد بن عبد الوہاب کو خارجی اور باغی سمجھتے ہیں بہر صورت متاخرین علماء دیوبند نے مولوی اسماعیل دہلوی کی تصنیف و تالیف اور نشر و اشاعت میں پوری پوری نیابت اور خلافت کی اور شب و روز ایک کر کے اس کا حق او کر دیا اور اس سلسلہ

میں دو طریق اختیار کیے۔ ایک یہ کہ جہاں زور و قوت میر آجائے وہاں پڑنے کی چوت اپنے حقیقی عقاید اعمال کی نشر و اشاعت کی جائے اور جہاں پر ایسا موقع میر نہ آئے وہاں پر بنا بر مصلحت وقت مذاہنت اور اخفا اور ترقیہ سے کام لیا جائے گو بعض نے اس طریق کا رکو پسند نہیں کیا اور اپنے عقیدہ کو ہر قیمت پر ظاہر کرنا ضروری سمجھا۔ چنانچہ مولوی حسین علی والی بھجراں دیوبندی شاگرد رشید احمد دیوبندی کہ اپنے ارادے کے پکے اور گوچھ بھی ہو لیکن اپنے خجدی عقیدہ کے اظہار میں بڑے بہادر تھے۔ یہ بات الگ ہے کہ میدان میں کامیاب ہوں یا نہ ہوں۔ چنانچہ ایک دفعہ سند الالقیاء زبدۃ الفہر حضرت پیر مہر علی شاہ صاحب رحمہ اللہ کے ساتھ اسی مولوی حسین علی مذکور نے مناظرہ کی ٹھان لی جب گفتگو شروع ہوئی تو ایک ہی سوال کے جواب میں مبہوت ہو گیا اور جواب تو کیا بنتا بلکہ مارے ڈر کے پیش اب ..... بہرنج مولوی صاحب میدانی آدمی تھے اور ٹڈر تھے اور یہی وجہ غالباً ہوئی کہ علماء دیوبند کے یہ زیادہ منظور نظر اور جاذب التفات نہ رہے اور ان کی جگہ مولوی سرفراز گلھڑوی پر علماء دیوبند کی نظریں جم گئیں۔ چنانچہ اب مولوی سرفراز صاحب دیوبندی مقاصد کے حامل اور خجدی مطالب کے عامل بن کر میدان تقریر و تحریر میں دندنائز رہے ہیں اور اپنے اسلاف کی یاد تازہ کر رہے ہیں۔

مختصر یہ کہ متاخرین علماء دیوبند نے بھی انہی عقاید و ہابیہ خجدیہ کی ہر مناسب طریق پر اور ہر محل اور موقعہ کے پیش نظر نشر و اشاعت کی ضمانت و کفالت لے رکھی ہے اور اصالۃ نیابة ظاہر اور باطن اتحیریاً و تقریریاً صراحةً و کنایۃ لطافۃ کسافتہ شب و روز اسی میں مشغول اور مصروف عمل ہیں جس کے رد کے لیے علماء حقانی اہلسنت والجماعت بر سر میدان ہیں اور عقاید خجدیہ و ہابیہ سے بچانے کے لیے سر دھڑ کی بازی لگائے ہوئے ہیں۔ چنانچہ علماء بریلی اور ان کے ہم نوا مثلاً علیحضرت مولانا احمد رضا خان صاحب رحمۃ اللہ علیہ، مولانا حافظ نعیم الدین صاحب رحمۃ اللہ علیہ، مولانا غلام دیگر صاحب رحمہ اللہ، مولانا غلام قادر صاحب رحمہ اللہ، حافظ پیر جماعت علی شاہ رحمۃ اللہ علیہ، مولانا سید دیدار علی صاحب رحمہ اللہ پیر مہر علی صاحب رحمہ اللہ،

میاں شیر محمد صاحب رحمہ اللہ، مولوی حشمت علی صاحب رحمہ اللہ، مولوی حفیظ اللہ صاحب، وغیرہم حمیم اللہ نے تقریر اور تحریر اور روز روشن سے زیادہ تر واضح اور مدل کر دیا ہے کہ اہلسنت و الجماعت کے عقاید و اعمال کتاب و سنت کی روشنی میں سب صحیح اور قابل تقلید ہیں اور بفضلہ تعالیٰ ذریعہ نجات ہیں۔

ناظرین بامکین! آپ خوب سمجھ گئے کہ مسائل مردجہ میلاد فاتحہ وغیرہ میں اختلاف کب پیدا ہوا اور کن حضرات نے اس میں حصہ لیا اور وہ کون بزرگ ہیں جو کہ اس اختلاف کو آج تک ہوادیتے چلے آرہے ہیں۔ ہم ناظرین پر یہ فیصلہ چھوڑتے ہیں اور بعض اور مسائل پر مثلاً مسئلہ شفاعت جو کہ موجب نزاع بنے ہوئے ہیں روشنی ڈالتے ہیں تاکہ آپ پر حقیقت واضح ہو جائے اور آپ کو یہ اندازہ لگانا آسان ہو جائے کہ کون حق پر ہے اور کون باطل پر اور جمہور اہل اسلام کا شیرازہ منتشر کرنے والا کون ہے اور جمہور و سواد اعظم کی مخالفت اور اس میں پھوٹ ڈالنی خدمت اسلام کا کونا حصہ ہے۔

### مسئلہ شفاعت کا سبب تالیف

ناظرین کرام! آج اس دورانِ خطاط میں جہاں عالم اسباب و علل میں مسلمانوں کا اکتسابی اور ارتقائی سلسلہ بالعلوم غیروں کا منتظر ہے وہاں ڈھنی طور پر بھی ان کو ترقی و بلندی کے تصورات و ادراکات کا طریق کارماوف اور پچھلی صفت میں نظر آتا ہے۔ ملاحظہ فرمائیے کوئی بات ہے جس میں نزاع کی آمیزش نہ ہو۔ کونا کام ہے جو کہ مجسمہ خلوص و ایثار ہو مشاہدات و محسوسات تک زیر بحث بنے ہوئے ہیں۔ متواترات و قطعیات دست و گریبان کی آدیزش سے نالاں ہے۔ ہر شخص بزعم خود اپنی ہی صداقت و دیانت کا الارم دے رہا ہے انتہائی بیباکی سے اپنی افتاد طبع کو منوانے کی سعی بلیغ کی جا رہی ہے۔ مثال کے طور پر مسئلہ شفاعت ہی کو دیکھئے کہ شفاعت کی حقیقت کتاب و سنت میں بالکل واضح ہے عقلی اور نعلی طور پر اس پر کوئی اشكال لازم نہیں آتا مگر پھر بھی حقیقت شفاعت شرعی حیثیت سے محل بحث بنی ہوئی ہے کوئی

افراط میں جلتا ہے کہ مجرم کو بذریعہ شفاعت چھڑایا جاسکتا ہے۔ جبرا کراہ وغیرہ ہر طریقہ استعمال کیا جاسکتا ہے اور کوئی تفریط کا شکار ہے کہ شفاعت کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا اس سے گمراہی پیدا ہوتی ہے۔ کوئی یہ کہہ رہا ہے کہ کسی نبی یا ولی کو شفاعت کا کوئی حق نہیں علیہ السلام اور کوئی یہ کہ شفاعت بطریق اذن میں کوئی حرج نہیں ہے اور یہ کتاب و سنت سے ثابت ہے کوئی اعتقاد و شفاعت کا کفر کہہ رہا ہے اور کوئی جواز کا معتقد ہے۔ مختصر یہ کہ مسئلہ شفاعت کو شرعی اور عقلی طور پر واضح اور مبین ہے مگر پھر بھی محل بحث اور پریشانی اور ملال کا موجب بنا ہوا ہے لہذا بعض احباب کے کہنے پر ان سطور میں شفاعت کی شرعی حیثیت پر روشنی ڈالی گئی ہے تاکہ مسلمانوں کو اس مسئلہ سے متعلق نزاع کی حقیقت معلوم ہو سکے نیزان میں ان حضرات کی مدد نشاندہی کی گئی ہے جو کہ اس مسئلہ شفاعت میں کسی نوعیت کا اختلاف رکھتے ہیں اور یہ ظاہر کیا گیا ہے کہ اس مسئلہ شفاعت میں اہلسنت و الجماعت ہی کا مسلک رفیق صحیح اور ہر افراط و تفریط سے پاک ہے اور قابل عمل اور ذریعہ نجات۔ وَلِلّهِ الْحَمْدُ.

### ضروری نوٹ

ناظرین حضرات! شفاعت کی شرعی حیثیت سے تفریع کے سلسلہ میں بعض ایے فرقوں کا ذکر ہو گیا ہے جو کہ اس مسئلہ شفاعت کے ساتھ کسی نوعیت کا تعلق رکھتے تھے مگر یہ ذکر کسی غرض فاسد سے نہیں ہوا اور نہ ہی اس کے حسن و نفع اور اچھا و برا ہونے پر گفتگو کی گئی ہے کہ قارئین یہ خود اندازہ لگائیں گے کہ واقعیت کیا ہے۔ بلکہ ایک حقیقت اور تاریخی انکشاف ہے اور ان فرقوں کے ہاں مسلم ہے جس کو دیکھ کر طبیعت پریشان ہو جاتی ہے اور آہنگتی ہے کہ اللہ العالیٰ یہ کیا ہو گیا ہے؟ مولیٰ کریم اہل اسلام میں اتحاد و اتفاق پیدا فرمایا اور دشمنان اسلام سے بال بال بچا۔ آمین ثم آمین نیز نقل حوالجات و عبارات و بیانات میں حتی الوع صحت کا خیال رکھا گیا ہے مگر پھر بھی غلطی کا احتمال موجود رہتا ہے کسی فروگذشت پر اطلاع پانے پر اس کی اصلاح کر دی جائے گی۔

## شفاعت کا لغوی مفہوم

لسان العرب میں ہے: استشافت الی فلان ای سالته ان یشفع لی ترجمہ اس سے میں نے کہا کہ میرے لیے وہ سفارش اور التجا کرے۔ مجمع المغارمیں ہے۔ الشفاعة ہی السوال فی التجاوز من الذنوب والجرائم۔ شفاعت کا معنی یہ ہے کہ گناہوں سے تجاوز کرنا و فی الکنز مصدر شفع یشفع اذا ضم وغيره اليه من الشفع الذي هو ضد الوتر کان الشفيع ضم سواله الی المشفووع له ترجمہ یہ شفع یشفع کا مصدر ہے اور یہ اس وقت کہا جاتا ہے جب کہ وہ غیر کو اپنے ساتھ ملا لے گو شفیع نے اپنے سوال کو مشفووع کے ساتھ ملا دیا۔

## شفاعت کی حقیقت شرعی طور پر

شریعت مطہرہ میں شفاعت کی حقیقت یہ ہے کہ مجرم کے ایسے جرم کو جو کہ معافی کے قابل ہو محبت کی وجہ سے یا خدائی عطا شدہ احترام و اعزاز کے باعث یا اللہ رب العزت کے اذن اور وعدہ کی بناء پر یا کسی عمل مقبول کے صدقے معاف کرنے کی یا کسی اور چیز کے حصول کے لیے التجا کی جائے اور شفاعت کا یہ مفہوم ہرگز نہیں کہ زبردستی اور کسی طرح کی وہنس دے کر مجرم کو چھڑایا جائے معاذ اللہ ثم معاذ اللہ اور نہ ہی شفاعت کے جواز سے یہ مقصد ہے کہ شفاعت کے سہارے پر جو چاہے کرتا پھرے بلکہ مطلوب یہ ہے کہ خاتمه بالخیر ہونے کے بعد ممکن ہے کہ کسی طرح کی شفاعت سے مستفید ہو کر جلد از جلد رحمت الہی سے فیضاب ہو سکے اور بس۔ اور ظاہر ہے کہ اب شفاعت کا سہارا اس کو بے عمل ہونے کی بجائے پورا مطبع اور فرمانبردار بنائے گا کیونکہ اول تو خاتمه بالخیر کا تصور اس کو غافل نہیں ہونے دے گا اور پھر خاتمه بالخیر کے بعد سفارش میں بجز بعض مخصوص افراد کے کسی شخص کے لیے انفرادی طریق پر تعین مذکور نہیں بلکہ مجموعی طور پر ہے۔ جیسا کہ حدیث میں ہے شفاعتی لائل الکبائرِ منْ أَمْتَى

”میری شفاعت میری امت کے مسلمان اہل کبائر کے لئے ہے“ تو اس سے کسی ایک شخص کا شفاعت پر بھروسہ کر کے غفلت شعاراتی کو اپنا شیوه بنالینا ایک بے معنی بات ہے۔

## شفاعت کی قام

شفاعت کی دو قسمیں ہیں۔ ایک کبریٰ اور دوسری صغری۔ کبریٰ یہ ہے کہ بروز قیامت تخلق کے حساب کے لیے ہوگی اور یہ صرف حضور سرور کائنات فخر موجودات ﷺ کے ساتھ مخصوص ہے کہ آپ بروز قیامت حساب و کتاب شروع ہونے کے لیے اہل حشر کی خاطر دربار الہی میں حاضر ہو کر التجا کریں گے اور یہ شفاعت نبی وغیرہ سب کے حق میں ہوگی جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد فرمایا: اَعْسَى أَنْ يَعْثِكَ رَبُّكَ مَقَاماً مَحْمُودًا“ اللہ تبارک و تعالیٰ آپ کو بروز محشر ایسا مقام عطا فرمائے گا۔“ جسے سب محمود کہیں گے اور جس کی تعریف کریں گے اور جملہ مفسرین بیان کرتے ہیں کہ اس سے مراد شفاعت کبریٰ ہے کہ خواجہ دو عالم ﷺ اہل محشر کے حساب کے لیے سفارش کریں گے جو کہ قبول ہوگی اور حساب شروع ہو جائے گا۔

شفاعت صغراً یہ ہے کہ انبیاء علیٰ نبینا علیہم الصلاۃ والسلام کے علاوہ علماء صلحاء، شہداء، مشائخ قرآن مجید نماز و روزہ خانہ کعبہ رمضان نسخی اولاد مودن، امام، ناتمام بچے فقراء مسکین وغیرہ کے لیے بھی ثابت ہے اور یہ شفاعت دنیا قبر قیامت میں جائز بلکہ واقع ہے۔

شفاعت صغراً کے چند مراتب ہیں۔ ایک یہ کہ میدان محشر میں سے نجات دلانے کے لیے ہوگی اور یہ سب گنہگاروں کے لیے ہوگی۔ دوسری یہ کہ عذاب کم کروانے کے لیے اور یہ کفار کے حق میں بھی درست ہے مثلاً ابو طالب وغیرہ کے حق میں تیری یہ کہ گناہ معاف کرنے اور جہنم سے نجات دلانے کے واسطے ہوگی اور یہ مومن گنہگاروں کے لیے ہوگی چوتھی یہ کہ درجات بڑھانے کے لئے اور یہ نیکوں کے لیے ہوگی۔

الْمُعْتَدِ الْمُتَقْدِصُ بِۖ۱۳۵ پر ہے: وَلَهُ أَقْسَامٌ مِّنَ الشَّفَاعَةِ مِنْهَا الشَّفَاعَةُ لِأَرَاحَةٍ

الخلاف من هول الموقف وهي ثابة باتفاق المسلمين حتى المعتزلة وهي من خصائصه صلى الله عليه وآلـه وسلم و منها ادخال الناس الجنة بغير حساب و منها عدم دخول النار بعد الحساب و ثبوت الاستحقاق لدخول النار و منها اخراج بعض الموحدين من النار و منها لزيادة الدرجات و منها للتجاوز عن التقصير في الطاعات و تخفيف العذاب لمن استحق خلود النار في بعض الأماكن والوقات كاً بي طالب و منها دخول أطفال المشركين الجنة و منها لمن مات بالمدينة ولم يُصلِّي صبر على لوازها لمن زاره بعد موته و لمن اجابت المؤذن و دعى له صلى الله عليه وآلـه وسلم بالوسيلة و لمن يصلِّي الجمعة ويومها و لمن حفظ الأربعين حديثاً في الدين و عمل بها و لمن صام شعبان لحبه صلى الله عليه وآلـه وسلم صيامه و لمن مدح أهل البيت واثني عشر عليهم إلى غير ذلك مما ورد في السنة و يحب الإيمان بأنه يشفع غيره من الأنبياء والملائكة والعلماء والشهداء والصلحاء و كثير من المؤمنين وغيرهم من القرآن و الصيام و الكعبة غيرها مما ورد في السنة.

ترجمہ: اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے لیے متعدد طریقوں سے شفاعت ثابت ہے مثلاً ہول محشر سے مخلوق کو نجات دلانے اور حساب کے بعد مستحق جہنم کو بغیر عذاب بچانے کے لیے اور بعض موحدین کو دوزخ سے نکالنے کے لیے اور زیادتی درجات کے لیے اور کمی عبادت کی تقصير معاف کرانے کے لیے اور داعی جہنیوں کے لیے بعض اوقات میں کسی ایک مقام پر تخفیف عذاب کے لیے جیسے ابو طالب اور مشرکین کی نابالغ اولاد کو جنت میں دخل کرانے کے لیے اور مدینہ طیبہ میں مرنے والے کے لیے (بشرطیکہ کوئی امر مناخی نہ ہو) اور مدینہ شریف کے مصائب برداشت کرنے والے کے لیے اور جو آپ ﷺ کے روضہ مبارک کی زیارت کرے اور جو مؤذن کو آذان کا جواب دے اور حضور علیہ السلام کے لیے دعا وسیلہ کرے اور وہ جو جمعہ کی رات اور دن میں آپ ﷺ پر صلوٰۃ وسلام پڑھے اور وہ جو کہ آپ ﷺ کی دین سے متعلق

چالیس حدیثیں یاد کرنے کے بعد ان پر عمل کرے اور وہ جو شعبان کے روزے اس وجہ سے رکھے کہ آپ ﷺ کو شعبان کے روزے محبوب تھے اور جو کہ اہل بیت کی صفت و ثناء کرے وغیرہ جیسا کہ سنت میں وارد ہے بلکہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے علاوہ اور وہ کے لیے بھی یہ شفاعت ثابت ہے جیسے انبیاء کرام علیہم السلام ملائکہ کرام علیہم السلام اور علماء و شہداء صالحین وغیرہم بلکہ قرآن صوم کعبہ وغیرہ کے لیے بھی کہ یہ شفاعت کریں گے جیسا کہ حدیث سے ثابت ہے ..... کتاب ہدیۃ المهدی مولفہ مولوی وحید الزمان مشتمل بر عقائد اہل حدیث مترجم صحاح سند ج ۱۷۱ پر ہے۔ الشفاعة حق ثابتة للرسول والأخيار كالعلماء والشهداء سیما شفاعة سیدنا ونبينا صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم لاهل الكتاب من امته ومن امم الانبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام المرسلین والماضین فهو صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم اول شافع و اول مشفع ..... (ترجمہ) شریعت میں شفاعت انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام اور دیگر اخیار امت کے لیے جیسے علماء و شہدا کے لیے حق اور درست ہے بالخصوص سرور عالم ﷺ کے لیے کہ آپ کی شفاعت اپنی امت کے اہل کبائر کے لیے اور دیگر انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی امتوں کے گنہگاروں کے لیے ثابت اور صحیح ہے پس حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام اول شافع یعنی شفاعت کرنے والے اور اول مشفع یعنی اول شفاعت قبول کئے گئے ہیں۔

اور اسی میں ہے والشفاعة علی ستة انواع احدها بفضل القضايا و اذا حة الناس من طول الوقوف و هي مختصة بنبينا صلی اللہ علیہ وسلم وثانيها لادخال الجنة بلا حساب وهي مختصة به صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم وثالثها لعدم ادخال النار ممن استحق النار ورابعها الخروج بعض اهل النار من النار وخامسها لرفع الدرجات و هذا الثالث لا تختص به صلی اللہ علیہ وسلم سادسها لتحفيض العذاب عن بعض الكفار كما ورد في حق ابى طالب و هذا مخصص لعموم القرآن فلا يخفى عنهم العذاب ولا هم ينصرون.

ترجمہ: شفاعت کی چھ اقسام ہیں ایک وہ جو کہ حساب اور اہل حشر کو زیادہ کھڑا ہونے سے نجات دلانے کے لیے ہوگی اور دوسرا یہ کہ بغیر حساب جنت میں داخل کرانے کے لیے ہوگی اور یہ دونوں قسمیں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ساتھ مخصوص ہیں اور کوئی یہ شفاعت ہر دو قسم کی ہمت نہ کر سکے گا اور تیسرا یہ کہ مستحق نار کی شفاعت کو وہ جہنم سے نجات پانے کے لیے ہوگی اور چوتھی یہ کہ جہنم سے بعض کو نکالنے کے لیے ہوگی اور پانچوں درجات جنت میں اضافہ کرنے کے لیے ہوگی اور یہ تینوں قسم کی شفاعت حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ساتھ مخصوص نہیں اور چھٹی بعض کافروں کے عذاب میں تخفیف کرانے کے لیے جیسا کہ ابو طالب کے حق میں تخفیف کے لیے آپ ﷺ نے شفاعت کی اور اس حدیث نے یعنی جیسے ابو طالب کے عذاب میں تخفیف کرانے کا ذکر ہے آیہ ”فَلَا يُنْعَفُ عَنْهُمُ الْعَذَابُ وَلَا هُمْ يَنْصُرُونَ“ کے عموم میں تخصیص پیدا کر دی ہے اور ظاہر کر دیا ہے کہ بعض کے عذاب میں تخفیف ہو سکتی ہے۔

ان عبارات سے واضح ہو گیا کہ شفاعت حق اور ثابت ہے اور اس کے چند مراتب ہیں جن میں سے بعض مراتب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے مخصوص ہیں اور ان میں کوئی آپ ﷺ کا شریک نہیں نیز یہ بھی کہ شفاعت صغیری کا ظہور قیامت کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ دنیا اور قبر و قیامت میں ثابت و واقع ہے جیسا کہ آئندہ اور اتنی میں ظاہر ہو گا۔

اور یہ بھی ثابت ہو گیا کہ شفاعت صغیری کے چونکہ مختلف مراتب ہیں۔ اس سے یہ اشتباہ دور ہو گیا کہ قرآن و حدیث میں آتا ہے کہ تارک سنت اور کافر ہر دو شفاعت سے محروم ہوں گے تو پھر ان کے حق میں شفاعت کا ہونا کیا معنی رکھتا ہے کیونکہ تارک سنت کا شفاعت سے محروم ہنے کا مطلب یہ ہے کہ وہ شفاعت صغیری کے مرتبہ چہارم سے محروم ہے نہ کہ اور مراتب سے بھی ایسے ہی کافر کے شفاعت سے محروم ہونے کا مطلب یہ ہے کہ شفاعت صغیری کے مرتبہ سوم و چہارم سے محروم ہے نہ کہ ہر طرح کی شفاعت سے محروم ہے۔

(از تفسیر نعیمی وغیرہ)

## قرآن مجید سے شفاعت کا ثبوت

(۱) وَلَسَوْفَ يُعْطِيْكَ رَبُّكَ فَقَرْضٌ (ترجمہ) ”اور البتہ آپ کو (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ تعالیٰ اتنا کچھ عطا فرمائے گا کہ آپ راضی ہو جائیں گے۔“ مفسرین کران نے بیان کیا ہے کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو آپ نے فرمایا کہ جب تک میں اپنی امت کا ایک ایک فرد جنت میں نہ داخل کرالوں گا اس وقت تک میں راضی نہ ہوں گا اور ظاہر ہے کہ اس کی صورت یہی ہو سکتی ہے کہ گنہگاروں کی آپ شفاعت فرم کر جنت میں داخل کرائیں گے کیونکہ جرم کی سزا بھگت کر جنت میں داخلہ اس بشارت کا قطعی طور پر موجب و سبب نہیں ہو سکتا۔

(۲) وَلَوْاْنَهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُواْكَ فَاسْتَغْفِرُوا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوْجَدُوا اللَّهَ تَوَابًا رَّحِيمًا۔ ترجمہ ”اور اگر وہ لوگ جنہوں نے افراط و تفریط کرتے ہوئے اپنی جانوں پر ظلم کیا ہے آپ کے پاس آئیں اور آپ کی طرف متوجہ ہوں پس اللہ تعالیٰ سے معافی چاہیں اور رسول (صلی اللہ علیہ وسلم) ان کے لیے اللہ تعالیٰ سے معافی کی درخواست کریں تو بلاشبہ اللہ تعالیٰ کو معاف کرنے والا مہربان پائیں گے۔“ علماء کرام نے بیان کیا ہے کہ یہ حکم آپ کی حیات دینوی کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ عام ہے حیات دینوی ہو یا برزخی ہو یا اخروی ہر جگہ آپ کی شفاعت قبول ہے۔ مولوی محمد قاسم نانا تویی بانی دارالعلوم دیوبند نے اپنی کتاب ”آب حیات“ کے ص ۳۰ پر اس آیت کے متعلق یوں فرمایا ہے ”کیونکہ اس میں کسی کی تخصیص نہیں آپ کے ہمراہ ہوں یا بعد کے امتی ہوں اور تخصیص ہو تو کیونکہ ہو آپ کا وجود ترتیب تمام امت کے لیے یکساں رحمت ہے کہ پچھلے امتوں کا آپ کی خدمت میں آنا اور استغفار کرنا اور کرانا جب ہی متصور ہو سکتا ہے کہ آپ قبر میں زندہ ہوں۔“ اخراج اس

طرحِ دو منظہم میں ابن حجر نے اور شفاسُ شریف میں قاضی عیاض نے اس آیت سے آیت سے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی صحت شفاعت پر استدلال قائم کیا ہے۔

(۳) وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلِلْمُؤْمِنَاتِ الایة (ترجمہ) ”اپنوں کے گناہوں اور ایماندار مردوں اور عورتوں کے گناہوں کے لیے اللہ تعالیٰ سے مغفرت طلب کیجئے۔“ ظاہر ہے کہ کسی کے لیے معافی کا مطالبہ یہی سفارش و شفاعت ہے۔

(۴) وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلّذِينَ آمَنُوا (ترجمہ) ”اور حاملان عرشِ معلیٰ ملائکہ کرام ایمانداروں کے لیے اللہ تعالیٰ سے معافی چاہتے ہیں۔

(۵) وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا مَنِ ارْتَضَى (ترجمہ) ”اور جس سے اللہ تعالیٰ راضی ہے اس کے لیے ملائکہ کرام سفارش کرتے ہیں اور کرتے رہیں گے۔“ ظاہر ہے کہ ایمانداروں سے ان کے ایمان کی وجہ سے ہی اللہ تعالیٰ راضی ہے تو ایمانداروں کے حق میں شفاعت ثابت ہوئی۔

(۶) يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَلَا بُنُونٌ إِلَّا مَنِ اتَّقَى اللَّهُ بِقُلْبٍ سَلِيمٍ (ترجمہ) ”بروز قیامت مال و اولاد نفع نہ دے گی مگر جو اللہ تعالیٰ کے پاس قلبِ سالم لے کر آیا۔“ یعنی اس کی اولاد اور مال مفید ہو گا اور واضح ہے کہ مفید ہونا یہی ہے کہ دخول جنت کے لیے شفاعت کی جاوے ثابت ہوا کہ شفاعت حق ہے۔

(۷) رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلَاةِ. رَبِّنَا وَتَقْبَلْ دُعَاءَ رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَالدَّى وَلِلْمُؤْمِنِينَ. (ترجمہ) ”میرے مولا مجھے نماز پر قائم رکھ اور میری دعا قبول فرمادی اور میرے اور میرے والدین اور تمام ایمانداروں کے لیے مغفرت فرمادی۔“ بالکل صاف ہے کہ جب والدین وغیرہ کے لیے دعا قبول ہو گی تو اسی کو شفاعت کہتے ہیں۔

(۸) أَذْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ. أَجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ترجمہ ”مجھ سے دعا

کرو میں تمہاری دعا قبول کروں گا۔ میں ہر دعا کرنے والے کو دعا قبول کرتا ہوں جس وقت وہ دعا کرے اور ہر شخص یہ جانتا ہے کہ شفاعت دعا التجاہی تو ہے۔

(۹) **وَقَالَ لِلَّذِيْنَ ظَنُّ اَنَّهُ نَاجٌ فِتْهُمَا اذْكُرْنِيْ عِنْدَ رَبِّكَ.** (ترجمہ) "یوسف علی نبینا وعلیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس کو کہا جس کی نجات متوقع تھی کہ اپنے بادشاہ سے یہ کہو کہ ایک بے گناہ جیل خانہ میں مقید ہے۔ اس کی طرف خیال رکھیو۔ اور یہ خیال یہی تھا کہ جا کر میری رہائی کے لیے سفارش کرنا ثابت ہوا کہ شفاعت صحیح ہے۔

(۱۰) **رَبَّنَا لَا تُؤْخِذنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَانَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْنَا اصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ** (ترجمہ) "اے ہمارے مولیٰ اگر ہم سے خطاؤ نیان ہو جائے تو ہم پر مواخذہ نہ کر اور نہ کسی مصیبت میں ہمیں بتلا کر۔ ان۔ سورہ بقرۃ کی یہ آخری آیات کریمہ ہیں جو کہ ان سفارشی کلمات پر مشتمل ہیں جو کہ شب معراج میں امت مرحومہ کی سہولت کے پیش نظر بارگاہ رب العزت میں آپ نے عرض کیے جن کو اللہ سبحانہ نے قبول فرمایا اور آپ کے دامی اعزاز و اکرام کا قرآن مجید میں ابدی اعلان فرمایا اور سفارش شفاعت ہے تو شفاعت درست و صحیح ہوئی۔

(۱۱) **رَبِّ اغْفِرْ لِي وَلَا يُخْزِنِي وَأَدْخِلْنِي فِي رَحْمَتِكَ وَأَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ.**  
ترجمہ "حضرت مولیٰ علیہ السلام نے عرض کی اے اللہ مجھے اور میرے بھائی کو معاف فرمایا اور اپنی جوار رحمت میں داخل کر کہ توبہ سے زیادہ رحمت کرنے والا ہے۔ یہ بھائی کے حق میں صریح سفارش ہے۔

سامعین کرام ان آیات کریمہ کے علاوہ بھی اور متعدد آیات مبارک گنائی جاسکتی ہیں جن سے شفاعت شرعی کے جواز اور وقوع کا ثبوت عام ازیں کہ دنیا میں ہو یا قبر و قیامت میں روز روشن سے زیادہ واضح ہوتا ہے اور اس میں کسی طرح بھی تک و شبه کی محنجائش نہیں۔

نیز یہ شفاعت عام ہے کہ بطریق اعزاز ہو یا بطور محبت یا بصورت اذن اور

شفاعت کا یہ معنی نہیں کہ زبردستی اور دھنس دے کر منوالیا جائے بلکہ ۱۔ شفاعت بایس معنی کہ بطور نیازمندی یا عزت و محبت کی بنا پر یا اذن حاصل کرنے کے بعد بارگاہ بے نیاز میں کسی کے فائدہ کے لیے التجا کی جائے۔

## شفاعت کا ثبوت از تفاسیر معتبرہ

تفیر عزیزی سورۃ بقرہ ص ۵۳ پر ہے۔ ”گویا آیات و احادیث بسیار دلالت بر قوع شفاعت می کنند۔ و احادیث متواترہ بیان کردہ کہ غیر از کافر در حق ہمہ اہل معاصی حکم شفاعت خواہد شہد“ (ترجمہ) میں کہتا ہوں کہ متعدد آیات و احادیث سے شفاعت کا صحیح امداد ہونا ثابت ہوتا ہے، اور احادیث متواترہ میں یوں وارد ہوا ہے کہ کافر کے علاوہ تمام گنہگاروں کے حق میں جواز شفاعت کا حکم دیا جائے گا۔

اسی تفسیر عزیزی میں ص ۵۲ پر ہے ”و شفاعت در حق کافر با جماع مقبول نیست (ترجمہ) اس پر اجماع امت ہے کہ کافر کے حق میں شفاعت درست نہیں۔ کافر کی تخصیص سے ثابت ہوا کہ مومن کے حق میں شفاعت جائز ہے۔

تفسیر جامع البیان حاشیہ جلالین ص ۳۷ زیر آیت مَنْ ذَالِّدُ يَشْفَعُ عِنْدَهُ الْأَيْاضِنَہ فرماتے ہیں بیان لعظمتہ و جلالہ و نفی لزم الکفار ان الاصنام شفعاء۔ اس میں اللہ تعالیٰ کی عظمت اور اس کے جلال کا اظہار ہے اور کفار کے حق میں وارد ہوئی ہے کہ وہ زعم کرتے تھے کہ ہمارے بت شفع ہیں۔ ثابت ہوا کہ مومنین کے حق شفاعت درست و صحیح ہے۔

اسی طرح جلالین میں ہے۔ مطلب یہ کہ کفار کا یہ مزعوم باطل ہے کیونکہ یہ معبودات باطلہ خود سب کے سب جہنم رسید کر دیئے جائیں گے تو اور وہ کو یہ کیا نجات دلائیں گے چنانچہ

۱۔ جیسا کہ غیر مسلموں بت پرستوں کا یہ زعم ہے کہ ان کے دیوتے اور معبود دھنس یا جبرا کراہ سے شفاعت کریں گے۔ (معاذ اللہ)

قرآن مجید میں واقع ہے۔ آتُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمُ (ترجمہ) تم اور تمہارے معبود ان باطلہ سب جہنم کا ایندھن ہوں گے۔

تفسیر جلالیں سورہ طہ ص ۲۶۵ پر ہے: يَوْمَئِذٍ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ (احدًا) إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْمَنُ الْخَ يعنی بروز قیامت شفاعت فائدہ نہ دے گی کسی کو مگر جس نے کلمہ طیبہ لا الہ الا اللہ رسول اللہ پڑھ لیا اور چونکہ کافروں نے کلمہ نہ پڑھا لہذا ان کے حق میں شفاعت نہیں اور مؤمنین کے حق میں ہے۔

تفسیر قادری ص ۶۳۲ ج ۲ وَلَسُوفٌ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضِي (ترجمہ) اور قریب ہے کہ تجھے گنہگاروں کے باب میں شفاعت کا رتبہ اللہ تعالیٰ عطا کرے تو اس سے راضی ہو جائے گا۔ اس جگہ تفسیر عریزی ص ۲۱۸ اور تفسیر جامع البيان میں بھی اسی طرح ہے۔

تفسیر جلالیں ص ۲۳۵ پر ہے عَسَى أَنْ يَعْشَكَ الْآيَةُ كَلِ تفسیر میں لکھتے ہیں يَحْمَدُكَ فِيهِ الْأَوْلُونَ الْآخِرُونَ وَهُوَ مَقَامُ الشَّفَاعَةِ يعنی مقام محمود سے مراد مقام شفاعت ہے جس میں اولین و آخرین آپ کی طرف محتاج ہوں گے اور تفسیر جامع البيان میں بھی اس جگہ یونہی مرقوم ہے۔

تفسیر بیضاوی ص ۲۷ زیر آیت وَلَا يَقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ..... وَالشَّفَاعَةُ مِنَ الشَّفْعَ ..... كَانَ الشَّفْعُ لَهُ كَانَ فَرِدًا فَجَعَلَهُ الشَّفِيعَ بِضَمِّ نَفْسِهِ إِلَيْهِ شَفَعاً ..... وَقَدْ تَمَسَّكَ الْمُعْتَزِلَةُ بِهَذَا لَايَةً عَلَى نَفْيِ الشَّفَاعَةِ لِأَهْلِ الْكَبَانِرِ وَأَجَيبَ بِإِنْهُ مُخْصُوصَةٌ بِالْكُفَّارِ لِلَّا يَأْتُونَ بِالْحَادِيثِ الْوَرَدَةِ فِي الشَّفَاعَةِ ..... (ترجمہ) الشَّفَاعَةُ شَفَعٌ سے بناتے گویا مشفوع لہ پہلے اکیلا تھا پھر شفیع نے اپنے کوساتھ ملا کر اس کو ذبل اور دگنا کر دیا اور بلاشبہ معزلہ نے اس آیت سے اہل کہاں کی عدم شفاعت پر استدلال قائم کیا ہے جس کا جواب یہ ہے کہ یہ آیت دیگر ان آیات و احادیث کے پیش نظر جو کہ شفاعت کو ثابت کرتی ہیں کفار کے ساتھ مخصوص ہے یعنی کفار کی شفاعت مردود ہے نہ کہ مؤمنین کی۔

ناظرین حضرات! اسی طرح اکثر دیشتر تقاضیر معتبرہ متداولہ مستعملہ میں شفاعت بمعنی مذکور کو صحیح اور درست تسلیم کیا ہے اور اس میں کسی عقلمند کو گنجائش انکار نہیں تو روز روشن کی طرح قرآن مجید اور تقاضیر معتبرہ سے واضح ہو گیا کہ شفاعت صغیری ہو یا کبریٰ شرعی اور اخلاقی نہ یہ کہ صرف جائز ہے بلکہ نافع و نافذ ہے بالخصوص شفاعت کبریٰ کہ یہ حضور سرور کوئی خواجہ ﷺ کا وہ امتیازی خاصہ اور کمال ہے جس میں کائنات عالم سے کوئی چیز آپ کی شریک نہیں۔ الحمد لله علیٰ ذالک

### شفاعت از احادیث نبویہ علیٰ صاحبہ الصلوۃ والسلام

صحیح بخاری اور جامع ترمذی میں حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ سئل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عن المقام المحمود فقال هو الشفاعة (ترجمہ) حضرت عبد اللہ بن عمر فرماتے ہیں کہ حضور پر نور سید یوم النشور ﷺ سے پوچھا گیا کہ مقام محمود سے کیا مراد ہے تو آپ نے فرمایا کہ اس سے مراد مقام شفاعت ہے یعنی مرتبہ شفاعت عطا ہوگا۔

امام احمد اور بنیہقی نے ابو ہریرہ رضی اللہ سے روایت کی ہے کہ آپ نے جواب میں یہی کہا فقال هو الشفاعة (ترجمہ) پس فرمایا کہ یہ مقام شفاعت کا مرتبہ ہے۔

دلائل النبوة میں ابو نعیم نے انس بن مالک اور بنیہقی میں برداشت ابو ہریرہ مردی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حضور اکرم ﷺ سے فرمایا و خبائث شفاعتکَ ولِمَا اخْبَأَنَّ لَنْبِيَّكَ غیرَكَ (ترجمہ) میں نے تیری شفاعت ذخیرہ کر رکھی ہے اور تیرے سوا کسی اور نبی کو یہ دولت نصیب نہیں ہوئی۔

مسلم اور ابو داؤد میں برداشت ابو ہریرہ مردی ہے۔ انا اول شافع و اول مشفع (ترجمہ) میں برداشت سب سے اول شفاعت کرنے والا اور شفاعت قبول کیا ہوا ہوں۔

ابونعیم عبد اللہ بن عباس سے راوی..... و بی تفتح الشفاعة ولا فخر (ترجمہ)

”اور مجھ سے ہی شفاعت کا دروازہ کھلے گا اور یہ بات فخری نہیں بلکہ بیان واقع ہے۔“  
امام احمد ابو یعلی ابن حبان نے حضرت صدیق اکبر سے یہی حدیث وہی تفتح  
الشفاعة نقل کی ہے۔ ترجمہ اور پرہوچ کا ہے۔

دارمی، ترمذی، ابو نعیم بند حسن عبد اللہ بن عباس سے ناقل۔ وانا اول شافع و  
اول مشفع یوم القيامت سب سے پہلا شافع اور مشفع ہوں گا۔  
دارمی، ترمذی بافادہ تحسین اور ابو یعلی بیہقی، ابو نعیم، حضرت انس سے راوی۔۔۔ وانا  
مستشعهم اذا خُبُسُوا وَ انا مبشرهم اذا يَسْوَا (ترجمہ) میں بروز قیامت میں ہی ان  
کی سفارش کروں گا جب کہ وہ روکے جائیں گے اور میں ہی ان کو خوشخبری دینے والا ہوں  
جب کہ وہ مایوس ہوں گے۔

امام احمد ابن ماجہ، ابو داود طیالسی ابو یعلی، حضرت عبد اللہ بن عباس سے راوی۔۔۔  
وانی اختبات دعوتی شفاعة لامتی (ترجمہ) اور میں نے اپنی دعا اپنی امت کی مغفرت  
کے لیے چھپا رکھی ہے۔

مسلم میں بروایت ابی بن کعب مروی ہے۔۔۔ واحوت الثالث یوم یو غب  
الی فیه الخلق حتی ابراہیم (ترجمہ) اللہ تعالیٰ نے مجھے تین سوال دیئے۔ میں نے دوبار  
یہ کہا:- اللہُمَّ اغْفِرْ لِأَمْتَی (اے اللہ میری امت کو معاف کر) اور تیرا ایسے روز کے لیے  
روک لیا جس میں میری طرف عام خلقت کا حتی کہ ابراہیم علیہ السلام کا بھی رجوع ہوگا یعنی  
روز قیامت۔

مناجح النبوة شرح مدارج النبوة میں ہے کہ حضرت انس سے آپ نے وعدہ فرمایا  
کہ میں تیری سفارش کروں گا افادۃ المعمات شرح مشکوۃ جلد چہارم ذرا سی طرح منہاج  
النبوت میں ہے کہ آپ نے فرمایا۔۔۔ کنت امام النبیین و خطیبہم و صاحب  
شفاعتهم (ترجمہ) میں بروز قیامت عام نبیوں کا امام اور خطیب ہوں اور ان کی شفاعت کا  
مالک ہوں گا۔

مشکوٰۃ باب البرکاء علی المیت میں ہے۔ آپ نے فرمایا جس کے دوچھوٹے بچے مر جائیں وہ اس کو (بطریق سفارش) جنت میں پہنچائیں گے۔ حضرت عائشہ نے کہا کہ اگر ایک بچہ مر جائے تو فرمایا ایک بھی لے جائے گا۔ کہا جس کا ایک بھی نہ ہو فرمایا اس کو میں خود جنت میں لے جاؤں گا۔ مطلب آپ کا یہ تھا کہ جس کا ایک بچہ بھی نہ ہو جیسا کہ میں ہوں تو آپ ﷺ نے اس اضطراب کو دور کرنے کے لیے فرمایا کہ اس کو میں جنت میں لیجاوں گا۔ مشکوٰۃ باب الشفاعة میں ہے کہ تین جماعتیں بروز قیامت شفاعت کریں گی۔ انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام پھر علماء، پھر شہداء۔

مشکوٰۃ میں ہے کہ کچا بچہ یعنی ناتمام بچہ اپنے رب سے اپنے والدین کے متعلق جھگڑا کرے گا حکم ہو گا اے جھگڑا لو بچے جا اپنے والدین کو جنت میں لے جا پس وہ اپنی نال سے دونوں کو چینچ کر جنت میں لے جائے گا۔

مسلم شریف میں ہے..... ترجمہ آپ نے فرمایا ہر نبی کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک دعائی ہے اور ہر نبی نے وہ اپنی دعا استعمال کر لی مگر میں نے محفوظ رکھی ہے بروز قیامت میں اس سے اپنی امت کی شفاعت کروں گا۔

بخاری و مسلم میں ہے قیامت کی گرمی سے گھبرا کر سب لوگ کسی شفعی کی تلاش میں حضرت آدم علیہ السلام کے پاس جائیں گے اور شفاعت سے متعلق گذارش کریں گے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو انتہائی طور پر اکرام و اعزاز سے مالا مال کیا ہے آپ ہم سب کے باپ ہیں اور ہم انتہائی تکلیف میں بتلا ہیں گرمی شدت حرارت پیش پیاس جس وغیرہ سے مرے جاتے ہیں اور حساب ہوتا نہیں کہ نہ کانے لگیں حیران و پریشان ہیں کوئی پرسان حال نہیں لہذا آپ ہماری درباری خداوندی میں سفارش کیجئے۔ یہ سنتے ہی آدم علیہ الصلوٰۃ والسلام فرمائیں گے کہ آج دربار توحید اور بارگاہ احادیث ایسے جلال و غضب میں ہے کہ اس کی مثال نہیں اور خود مجھ سے بظاہر ایک خطاب بھی ہو گئی ہے۔ لہذا مجھ میں یہ ہمت نہیں معدور ہوں تم حضرت نوح علیہ السلام کی طرف جاؤ وہ تمہاری سفارش کریں گے وہاں پر جا کر بھی وہی پہلا قعدہ ہوا حتیٰ کہ

آخر الامر حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی طرف رہنمائی کی گئی جب آپ کے ہاں مخلوقات  
جائے گی تو آپ فرمائیں گے اور بصیرتہ افسوس کہیں گے کہ کیا تم کو معلوم نہ تھا کہ آج کا روز  
انہتائی طور پر سخت ہے۔ ہر بھی ورسول تک علیہ الصلوٰۃ والسلام نفسی نفسی پکار رہا ہے آج! بجز  
جانب محمد مصطفیٰ علیہ السلام اور کوئی بھی سفارش سے متعلق بات نہیں کر سکتا لہذا تم سب مل کر ان کے  
پاس جاؤ وہ تمہاری مشکل کشائی کریں گے لہذا سب مخلوق سرور عالم فخر بھی آدم علیہ السلام کے دربار  
میں پہنچے گی اور عرض کرے گی جس پر سنتے ہی آپ سرکار ابد قرار ارشاد فرمائیں گے  
اناللهانا صاحبکم الیوم بیشک میں، ہی آج تمہاری سفارش کروں گا حدیث کے الفاظ  
یہ ہیں کہ مخلوق جا کر یہ کہے گی۔

محمد يا نبى الله انت الذى فتح الله بك و جنت فى هذالیوم آمنا  
انت رسول الله و خاتم الانبياء اشفع لنا الى ربک فليقض بینا الاترى الى  
مانحن فيه الاترى الى ما بلغنا (ترجمہ) اے محمد اے اللہ کے نبی آپ وہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ  
نے آپ سے فتح باب کیا ہے اور آج آپ با امن اور مطمئن تشریف لائے ہیں۔ حضور آپ  
اللہ کے رسول ہیں اور نبیوں کے خاتم ہیں آپ رب کی بارگاہ میں ہماری شفاعت کیجئے کہ ہمارا  
فیصلہ فرمادے حضور زگاہ تو کریں کہ ہم کس درد و مصیبت میں ہیں۔ حضور ملاحظہ تو فرمائیں ہم  
کس حال کو پہنچے ہیں۔ حضور پر نور علیہ السلام سن کر ارشاد فرمائیں گے اناللهانا صاحبکم  
الیوم (ترجمہ) میں شفاعت کے لیے تمہارا وہ مطلوب ہوں جسے تم تمام موقف میں ڈھونڈے  
پھرے ہو پس بعدہ حضور اکرم علیہ السلام دربار الہی میں سربہ وجود ہوں گے اور اللہ تعالیٰ کی ایسی  
تعریف کریں گے کہ اس سے پیشتر کبھی نہ کی تھی جس پر دربار صہیت سے ان الفاظ میں تسلی دی  
جائے گی۔ یا محمد ارفع راسک قل تسمع سل تعط و اشفع تشفع (ترجمہ) اے  
محمد اپنے سر کو اٹھائیے اور فرمائیے آپ کی ہر بات سنی جائے لی۔ آپ مانگئے جو مانگو سب دیا  
جائے گا۔ سفارش کیجئے قبول کی جائے گی۔ چنانچہ آپ سر مبارک اٹھائیں گے اور مخلوق کا  
حساب ہونے کی سفارش کریں گے۔ پس حساب شروع ہو جائے گا۔ از جمل الیقین ص۲۷۶

تفیر نعیی حج اص ۲۲۱ وغیرہ بقدر ضرورت۔ یہ شفاعت کبریٰ ہے جس کا ظہور بروز قیامت ہوگا اور قرآن و حدیث صحیح سے ثابت ہے۔

جنازہ کی تکبیرات میں جن دعاؤں کو پڑھنے کا حدیث شریف میں ذکر آیا ہے باوجود یہ نماز جنازہ بذات خود ایک سفارش ہے۔ دعاؤں کے الفاظ مفہوم شفاعت پر مشتمل ہیں۔ دیکھئے۔ اللہُمَّ اغْفِرْ لِحَيْنَا وَمَيْتَنَا لَنْ (ترجمہ) اے اللہ ہمارے زندوں اور مردوں، حاضروں غائب چھوٹے و بڑے مرد، عورت سب کے گناہ معاف کر دے۔ اگر میت نابالغ ہوتا الفاظ ملاحظہ ہوں..... وَاجْعَلْهُ (اگر بچہ ہے) وَاجْعَلْهُا (اگر بچی) شافعاً وَمُشْفِعاً (صورت بچہ) شافعہ وَمُشْفِعاً (صورت بچی) (ترجمہ) اے اللہ اس بچے یا بچی کو ہمارے لیے شفاعت کرنے والے یا شفاعت قبول کیے گئے بنادے..... صاف تصریح ہے جس کو ہر ایک مسلمان جنازہ میں پڑھتا ہے کہ اے اللہ ان کی شفاعت کو ہمارے حق میں قبول فرم۔ اسی طرح جنازہ پڑھنے والے تمام کے تمام دربار الہی میں گویا میت کو حیات مستعار کی کی فرمائی اور افراط و تفریط کے معاف کرنے کی سفارش کرتے ہیں۔ اب اگر شفاعت ناجائز اور بے معنی سی چیز ہے تو کیا شریعت نے ایک ناجائز اور بے معنی بات پر عمل درآمد کرنے کی تاکید فرمائی ہے اور بطور لزوم وجوب میت کا ایک حق قرار دیا ہے۔ ہرگز نہیں بلکہ شفاعت ایک جائز امر ہے اور دنیا و آخرت میں مفید۔

ترمذی شریف میں ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ایک نابینا کو یہ دعا سکھلائی اللہُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكُ وَاتِّوْجَهَ إِلَيْكَ بِنَبِيِّكَ مُحَمَّدَ نَبِيِّ الرَّحْمَةِ يَا مُحَمَّدُ إِنِّي تَوَجَّهُ إِلَيْكَ رَبِّي فِي حَاجَتِي هَذِهِ لِتَقْضِيَ لِي اللَّهُمَّ شَفْعَهُ فِي (ترجمہ) اے اللہ تیرے پیارے محبوب محمد ﷺ کے واسطے سے تجھ سے سوال کرتا ہوں اور تیری طرف متوجہ ہوں اس حاجت کے پورا کرنے میں تاکہ میری مشکل کشائی ہو۔ اے اللہ تو میری حاجت روائی سے متعلق میرے حق میں ان کی شفاعت قبول کر لے۔

اسی دعا کی حضرت عثمان بن حنفی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام

کے بعد خلیفہ ہالٹ حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے زمانہ پاک میں استعمال کیا اور اپنی حاجت روائی کر لی۔ ظاہر ہوا کہ شفاعت کی صحت حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے زمانہ کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ بعد میں بھی جائز ہے نیز یہ بھی واضح ہو گیا کہ آپ کی حیات و ممات دونوں برابر ہیں اور یہ بھی روشن ہو گیا کہ بصیرت خطاب ہر زمانہ میں ہر جگہ سے آپ کو عرض کیا جاسکتا ہے اور یہ کہ آپ کو اور اللہ تعالیٰ کو بیک وقت پکارا جاسکتا ہے اور یہ بھی کہ عبادت میں بھی اللہ تعالیٰ کے ساتھ آپ کو پکارا جاسکتا ہے۔

مسلم میں ہے حضرت اولیس قرنی سے جو ملاقات کرے ان سے دعا منگوائے فمن لقیہ منکم فلیستغفرلکم (ترجمہ) پس جو اس سے تم میں سے ملے پس چاہئے کہ وہ تمہارے لیے مغفرت کے لیے دعاء مانگے۔“

دوسری روایت میں یوں ہے۔ فمروه فلیسغفرلکم (ترجمہ) ”اس کو کہو کہ وہ تمہارے لیے دعا مغفرت کرے۔“ دیکھئے صاف اور صریح طور پر آپ سفارش کا حکم دے رہے ہیں تو اگر یہ شفاعت ناجائز ہوتی تو یہ حکم کیسے دیتے۔ نیز اس میں صحت شفاعت کے علاوہ یہ بھی ثابت ہوا کہ اپنے سے کم رتبہ والے کو سفارش کے لیے کہا جاسکتا ہے جب کہ اس کو کوئی خاص نسبت حاصل ہو۔

بخاری، مسلم، ترمذی، نسائی وغیرہ میں ہے کہ آپ نے فرمایا اشفعوا توجروا ويقضى الله على لسان بنية ماشاء (ترجمہ) یعنی شفاعت کر و تم کو اجر ملے گا اور اللہ تعالیٰ اپنے نبی کی زبان پر جو چاہتا ہے پورا کرتا ہے اور اس کی تائید بھی دوسری حدیث سے ہوتی ہے الدال على الخير كفاعله جو کسی اچھی بات پر کسی کو آمادہ کرتا ہے اس کو بھی برابر کا ثواب ملتا ہے۔

مشکوٰۃ باب فضائل سید المرسلین ﷺ بحوالہ صحیح بخاری و مسلم ہے:- اعطیت الشفاعة (ترجمہ) مجھ کو شفاعت عطا کر دی گئی۔

ابن ماجہ میں ہے افضل الشفاعة ان تشفع بين اثنين في النكاح (ترجمہ)

بہترین شفاعت یہ ہے کہ نکاح کے سلسلہ میں دو کے درمیان شفاعت کی جائے۔

علامہ یہودی شعب الایمان میں نقل فرماتے ہیں الفضل صدقۃ اللسان الشفاعة (ترجمہ) بہترین صدقہ یہ ہے کہ کسی کی زبان سے شفاعت کرے۔“

صحیح مسلم میں ہے مامن میت تصلی علیہ امة من المسلمين یبلغون مائے کلهم یستیشفعون الاشْفَعُو (ترجمہ) کوئی میت ایسی نہیں جس پر مسلمانوں کی ایک جماعت جو سوتک پہنچے نماز جنازہ پڑھے اور اس کی شفاعت کرے مگر اس کی شفاعت قبول نہ ہو۔

صحیح مسلم میں ایک دوسری روایت میں ہے مامن رجل مسلم یموت فیقوم علی خبازتہ اربعون رجلاً لا یشرکون باللهٗ شیئاً یشفعُهُمُ اللہُ فِيهِ (ترجمہ) مسلمان فوت ہونے پر چالیس ایسے آدمی جو کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ شرک نہ کرتے ہوں نماز جنازہ پڑھیں تو ان کی شفاعت اس کے حق میں قبول کی جاتی ہے۔ بحوالہ مخلوٰۃ باب المشی بالجنازہ۔

تنبیہہ الغافلین میں ہے یوتی بالمسجد یوم القيامة.....فتشفع لاهلها (ترجمہ) ”بروز قیامت مساجد کو لایا جائے گا.....پس وہ مساجد سے متعلق لوگوں کی شفاعت کریں گی۔“

تنبیہہ الغافلین وغیرہ میں ہے۔ القرآن شافع و مشفع و مان جن مصدق (ترجمہ) قرآن مجید صاحب قرآن کے لیے شفاعت کرے گا یعنی اس سے محبت کی اور اس کو پڑھا عمل کیا جو کہ قبول کی جائے گی۔ اور بعمل کی شکایت کرے گا جس میں اس کی تصدیق کی جائے گی۔

علی ہذا القیاس احادیث صحیحہ معتبرہ میں دیگر اور اعمال صحیحہ و صدقات نافلہ اور خانہ کعبہ خجر الاسود اور اذان سننے والی چیزوں کا اور اذان کی دعا پڑھنے پر اور روضہ نبوی علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام کی زیارت کرنے والے کی اور بعض اور شعائر اللہ اور فقراء و مساکین وغیرہ کا

شیعہ ہونا ثابت ہے۔

تذکرۃ الاولیاء میں ہے کہ محترمہ زابعہ بصریہ کی سفارش سے ستر ہزار گنہگار جنت میں داخل ہوں گے۔ اسی طرح حضرت اویس قرنی کی سفارش پر سے ایک خاص تعداد جنت میں جانے کے متعلق تذکرۃ الاولیاء وغیرہ میں مذکور ہے۔

ناظرین حضرات! اسی طرح اور بھی متعدد احادیث صحیحہ گنائی جاسکتی ہیں جن سے شفاعت صفری کا ثبوت و تحقیق بڑی وسعت سے ظاہر ہوتا ہے لہذا طوالت کے خوف سے صرف ایک حدیث اور ذکر کی جاتی ہے اور وہ یہ کہ واقعہ معراج دیکھئے کہ یہ ایک ایسا امر واقع ہے جس کا ذکر صاف صاف قرآن و حدیث میں وارد ہے کہ اس واقعہ میں یہ ایک امر ملاحظہ فرمائیے کہ جب واپسی پر حضور ﷺ کی موسیٰ علیہ السلام سے ملاقات ہوئی تو موسیٰ علیہ السلام نے آپ سے یہ عرض کی کہ دربار الہی سے کیا حکم ہوا۔ آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے میریامت پر دن رات میں پچاس نمازیں فرض قرار دیں ہیں جس کو سن کر موسیٰ علیہ السلام نے کہا کہ بخدا آپ کی امت اتنی نمازیں نہیں پڑھ سکے گی کہ میں نے بنی اسرائیل کو بہت آزمایا ہے آپ واپس جائیں تاکہ اس میں کچھ تخفیف فرمائی جائے جس پر پانچ معاف کر دیں گئیں پھر آپ موسیٰ علیہ السلام کے پاس تشریف لائے تو موسیٰ علیہ السلام نے پھر دریافت کیا آپ ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ پانچ نمازیں معاف کر دی گئیں ہیں۔ عرض کیا گیا اب بھی بہت ہیں واپس اکر پھر تخفیف کرائے القصہ مختصر یہ کہ آپ نو دفعہ اسی طرح آئے گئے جس پر پینتالیس نمازیں معاف کر دی گئیں۔ آپ واپس آئے عرض کیا گیا کہ کیا ہوا آپ نے فرمایا کہ اب صرف پانچ رہ گئی ہیں۔ موسیٰ علیہ السلام نے عرض کی بخدا میں نے سخت تجربہ کیا ہے اور بنی اسرائیل کو بڑا آزمایا ہے آپ کی امت پانچ بھی نہ پڑھ سکے گی۔ آپ نے فرمایا میں نے مولیٰ کریم سے بہت سوالات کیے۔ اب مجھے شرم آتی ہے میں اس پر راضی ہوں اور اپنا اور ان کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپرد کرتا ہو۔ جب آپ آگے چلے تو غیب سے ندا آئی کہ میں نے اپنے مقرر کیے ہوئے حکم کو پورا کر لیا اور اپنے بندوں سے تخفیف بھی کر دی۔ (بخاری و مسلم)

حضرات! دیکھئے اس حدیث میں پانچ نمازیں فرض ہوئیں اور عملدرآمد ہونے سے پیشتر ہی حضرت موسیٰ علیہ السلام کی سفارش اور شفاعت سے پانچ رہ گئیں اور ظاہر ہے کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام نے اپنی دنیاوی زندگی کے بعد بروز خی زندگی میں یہ سفارش کی ہے۔ اب فرمائیے کہ سفارش اور شفاعت بے معنی بات ہے تو پچاس کی پانچ کیسے رہ گئیں۔ کم از کم منکر حضرات کو تو پچاس ہی پڑھنی چاہئیں۔ اور اگر وہ بھی پانچ پر ہی بصفہ ہوں تو سفارش و شفاعت صحیح و درست ثابت ہوئی۔ پھر اس کو ناجائز کہنا بے معنی بات ہے۔ نیز اگر شفاعت ناجائز ہوتی تو تخفیف کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا کیونکہ جب یہ ناجائز ہے تو اس پر وقتی تگ و دو محض بے سود ہے اور پھر انبياء کرام علیہم السلام سے یہ امر غیر متوقع کہ وہ ایک ناجائز پر ایسا اقدام کریں۔ بہر صورت اس واقعہ سے بھی ثابت ہوا کہ سفارش و شفاعت ایک جائز امر اور صحیح ہے اور اس میں حیات و ممات کی کوئی قید نہیں۔

ناظرین کرام! آپ نے احادیث صحیحہ معتبرہ سے بھی ملاحظہ فرمایا کہ شفاعت شرعی طور پر ایک جائز اور امر واقع ہے۔

اب علماء کرام اور صوفیائے عظام کے ارشادات عالیہ کی روشنی میں شفاعت اور سفارش کا حکم سماع فرمائیے۔

سبیل البجان ترجمہ تکمیل الایمان مولف شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمہ اللہ میں ص ۲۰۔  
پر ہے۔ وَالشَّفاعةُ حُقْ "شفاعت حق" ہے جو حضرت رسول کریم ﷺ قیامت کے روز اپنی امت کی فرمائیں گے۔ اسی طرح مناجع النبوة شرح مدارج النبوة میں ہے۔

تفیر عزیزی ص ۲۱۸ پر آپ کے خصوصیات ذکر فرماتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں۔ مقام محمود مشرف سازند و درست ایشان لواء محمد ہند کہ حضرت آدم و تمام ذریت ایشان زیر آں نشان باشد۔ وَشَفاعةُ عَظِيمٍ ایشان را مخصوص سازند (ترجمہ) اور آپ کو مقام محمود سے مشرف کیا جائے گا اور لواء محمد آپ کے ہاتھ میں ہوگا جس کے نیچے آدم اور آپ کی تمام اولاد ہوگی اور شفاعت عظیمی و کبریٰ کے ساتھ آپ کو مخصوص فرمائیں گے۔

کتاب ہدیۃ المهدی ص ۷۷ ج ا مؤلفہ مولوی وحید الزمان الحدیث پر ہے  
الشفاعة حق ثابتة للرسول والأخيار کا لعلماء والشهداء (ترجمہ) شفاعت حق اور حج

ہے اور انبیاء کرام و علماء عظام و شہداء حضرات کے لیے ثابت ہے۔

النضید فی اخلاص کلمۃ التوحید مؤلفہ قاضی بن علی الشوکانی کے ترجمہ مولوی محمد علی ایم  
اے سمیٰ ص ۸۲ پر ہے۔ شفاعت کبریٰ و عظیٰ کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ ”اور یہ جائز ہے  
کیونکہ یہ طلب شفاعت اور دعا ہے ان لوگوں بے جن کو خدا کی طرف سے ان دونوں چیزوں  
کی اجازت ملی ہے۔ صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم کی یہ عادت مسترد تھی کہ رسول اللہ ﷺ کی حیات  
میں دعا کی درخواست کیا کرتے تھے۔ اور اسی کتاب کے ص ۸۳ پر ہے اور علی ہذا القیاس  
آپ ﷺ کا صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہم کی ایک جماعت کو یہ ارشاد کہ اولیس قرآنی رحمہ اللہ علیہ سے  
ملتو ان سے اپنے لیے دعا منگوانا۔ اور اسی کے ص ۸۴ پر ہے اور اسی طرح طلب شفاعت اس  
سے جس کی نسبت شریعت مطہرہ نے بتایا ہے کہ وہ اس کا اہل ہے مثلاً انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ  
والسلام سے بالکل مطابق شریعت ہے اور اسی لیے خدا تعالیٰ اپنے رسول ﷺ سے قیامت  
کے دن فرمائے گا کہ تو ما نگ تجھ کو دیا جائے گا اور شفاعت کرتا وہ قبول ہوگی اور یہی وہ مقام  
محمود ہے جس کی طرف خدا تعالیٰ نے ارشاد فرمایا ہے۔ عَسَى أَنْ يَعْنَكَ رَبُّكَ مَقَاماً  
مَحْمُودًا۔ اور اسی ص ۸۵ پر ہے۔ اسی طرح جس شخص کو اللہ تعالیٰ حکم دے گا اسی کی شفاعت  
ہو سکے گی جیسا کہ قرآن مجید میں ہے۔ مَنْ ذَالِّذِي يَشْفُعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ (ترجمہ) اللہ  
تعالیٰ کے اذن کے بغیر کوئی شفاعت نہیں کر سکے گا۔

نواب صدیق حسن بھوپالوی اپنے قصیدہ غنبریہ میں لکھتے ہیں۔

مالی و راک مستغاث فار حمن      بار حمة اللعالمین بکانی  
(ترجمہ) میرے لیے حضور کے سوا کوئی فریاد درس نہیں پس اے رحمة اللعالمین میرے رونے  
پر حم فرمائیے۔

حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر کی اپنے قصیدہ میں یوں الجا کرتے ہیں۔

تمہیں چھوڑا بکھار جاؤں بتاؤ یا رسول اللہ  
کہ حرف شفاعت لب پر لاو یا رسول اللہ  
تم اب چاہو ہساو یا رلاو یا رسول اللہ  
تم اب چاہو ڈباو یا تراو یا رسول اللہ  
مولوی محمد قاسم نانو توی بانی مدرسہ دیوبند اپنے تصیدہ قاسمیہ میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی  
شفع عاصیاں ہوتیں وسیلہ بیکاں ہوتیں  
لگے گا جوش کھانے خود بخود ریائے بخشائش  
اگرچہ نیک ہوں یا بد تمہارا ہو چکا ہوں میں  
جہاز امت کا حق نے کر دیا آپ کے ہاتھوں  
مولوی محمد قاسم نانو توی بانی مدرسہ دیوبند اپنے تصیدہ قاسمیہ میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی  
شان میں لکھتے ہیں۔

- تو اس سے کہو اگر اللہ سے ہے درکار  
زمین پر جلوہ نما ہیں محمد مختار  
تجھے شفع کہے کون اگر نہ ہوں بدکار  
بشر گناہ کریں اور طالک استغفار  
تو کوئی اتنا نہیں جو کرے کچھ استغفار  
بنے گا کون ہمارا ترے سوا غم خوار  
نہیں قاسم بیکس کا کوئی حامی کار  
مولوی محمود حسن صاحب کے مرثیہ ص ۱۰ پر لکھتے ہیں۔  
حوالج دین و دنیا کے کہاں لیجا میں ہم یا رب  
قویت اسے کہتے ہیں مقبول ایسے ہوتے ہیں  
رقاب اولیا کویں خم نہ ہوتیں آپ کے آگے  
جهید ستون نہ گھبراو نہ شرماؤ ادھر آؤ  
شہید و صالح و صدیق ہیں حضرت باذن اللہ  
محی الدین اکبر جاتے ہیں دارفنا سے بس  
قاسم و حضرت امداد کو مرنے نہ دیا  
بہشتی زیور مولفہ مولوی اشرف علی تھانوی حصہ اول ص ۳۳۳ عقیدہ ص ۳۰ پر ہے۔ اور

قیامت کے میدان میں سب اکٹھے ہوں گے اور وہاں کی تکلیفون سے گھبرا کر سب پیغمبروں کے پاس سفارش کرانے جائیں گے۔ آخر ہمارے پیغمبر صاحب سفارش کریں گے ترازو کھڑی ہو جائے گی بھلے برے عمل تو لے جائیں گے۔ اسی کتاب میں عقیدہ ۳۲ ص ۳۳ پر ہے۔ دوزخیوں میں سے جن میں ذرہ بھی ایمان ہو گا وہ اپنے اعمال کی سزا بھگت کر پیغمبروں اور بزرگوں کی سفارش سے نکل کر بہشت میں داخل ہوں گے خواہ کتنے ہی بڑے گنہگار ہوں۔

دلائل الخیرات وغیره میں ہے اللهم اجعل محمدًا اصدق قائل وانجح  
سائل و اول شافع و افضل مشفع وشفعه فی امته بشفاعة یغبطه بها الاولون  
والاخرون۔ (ترجمہ) اے اللہ آپ کی اپنی امت کے حق میں ایسی شفاعت قبول کر جس پر  
اگلے اور پچھلوں سب کو رشک پیدا ہو۔

مولوی احمد علی صاحب لاہوری اپنے رسالہ موسومہ ”وظیفے“ کے ص ۵ پر لکھتے ہیں۔  
اسی پاک و مبارک مقصد کی تمجیل کے لیے سید المرسلین خاتم النبیین شفیع المذنبین (علیہ السلام) کو اللہ  
تعالیٰ نے مبیوت فرمایا چنانچہ آنحضرت را پا نور فداہ ابی وامی نے جب کلمہ لا الہ الا اللہ کا اعلان  
فرمایا۔ اخ

مولوی اشرف علی صاحب اپنی کتاب نشر الطیب کے ص ۷ پر لکھتے ہیں۔ اما بعد! یہ  
گرسنه رحمت غفار و کثیر شفاعت سید الابرار علیہ السلام اخ

اسی کتاب کے ص ۳۰۶ پر شفاعت بالاذن بحوالہ بخاری و مسلم مذکور ہے اور  
ص ۷ پر قصیدہ بردہ شریف کا یہ شعر مسطور ہے۔ هُوَالْحَبِيبُ الَّذِي تُرْجِي شَفَاعَتَهُ  
لِكُلِّ هُولٍ مِّنَ الْاهوَالِ مفتتحم جناب مصطفیٰ علیہ السلام وہ اللہ تعالیٰ کے پیارے محبوب ہیں  
جن کی ہر دشوار امر میں شفاعت متوقع اور قبول ہے اور اسی کتاب کے ص ۹۶ پر ہے واقعہ  
معراج شریف مرقوم ہے اور حضرت مولیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی سفارش سے پچاس نمازوں  
سے پانچ باقی رہنا مذکور ہے۔

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلویؒ اپنے قصیدہ اطیب انغم میں لکھتے ہیں۔

يَا مِنْ يَرْجُى لِكْشَفِ رُزْيَةٍ وَمَنْ جَوَهْ قَدْ فَاقْ جَوْدَ السَّحَابَ  
(ترجمہ) اے وہ ذات جس سے ازالۃ مصائب میں پوری امید ہے اور جس کی سخاوت بادلوں  
کی سخاوت پر فوقیت رکھتی ہے۔

حضرت مولانا عبد الرحمن جامی رحمہ اللہ زلیخا میں فرماتے ہیں۔ شب اندوہ مارا  
روزگرداں زر دیت روز نافریوزگرداں (ترجمہ) آپ ہماری شب تاریک کو روز روشن بنادیں  
اور اپنے چہرہ منور سے ہمارے دن کو کامیاب بنادیں۔

شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمہ اللہ کتاب الاحیا میں لکھتے ہیں۔

بہر صورت کہ باشدیا رسول اللہ کرم فرما بلطف خود سروسامان جمع بے سرو پا کن  
محبت ابی اصحاب توام کارمن حیراں بلطف خویش ہم امروز ہم در روز فردا کن  
(ترجمہ) ”یا رسول اللہ ہر حالت میں ہم پر کرم فرمائیے اور بے سروسامان کا اپنے لطف کرم  
سے سامان بنادیجئے۔“

میں آپ کی آل پاک اور اصحاب کرام کا محبت رکھنے والا ہوں اپنی مہربانی سے دنیا  
و آخرت میں مجھے کامیاب بنادیجئے۔

حضرت شاہ ابوالمعالی رحمہ اللہ فرماتے ہیں۔

گرنبووے یا رسول اللہ ذات پاک تو یعنی پیغمبر نہ برداۓ دولت پیغمبری  
(ترجمہ) ”یا رسول اللہ اگر آپ کی ذات نہ ہوتی تو کوئی پیغمبر دولت پیغمبری سے مستفید نہ  
ہوتا۔“

معزز ناظرین! ان دیوبندی اور الحدیث وغیرہ حضرات کی عبارات سے بھی روز  
روشن سے زیادہ واضح ہو گیا کہ اللہ تعالیٰ کی اجازت سے ہر شخص شفاعت کر سکتا ہے۔ دنیا و  
آخرت میں اس کی کوئی تخصیص نہیں اور نہ ہی کسی چیز کی تخصیص ہے۔ اسی طرح رسول  
کریم ﷺ جس کو اجازت مرحمت فرمائیں کیونکہ وہ درحقیقت اللہ تعالیٰ کا ہی حکم ہے۔  
نیز یہ ثابت ہوا کہ کسی کے لیے دعا کرنا جائز ہے اور یہ کہ کسی کے لیے دعا کرنا اور

سفارش و شفاعت کرنے کا ایک ہی مطلب ہے کیونکہ کسی کے لیے دعا کرنے کا بھی مطلب ہے کہ کسی سے کسی کے لیے سفارش کرنا ہے لہذا استعانت اور استغاثہ و استمداد کے جتنے واقعات غیر اللہ سے معلوم و منسوب ہوں گے وہ درحقیقت سفارش اور شفاعت ہی ہے کیونکہ غیر اللہ سے استعانت کا مطلب بھی ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے حاجت روائی کے لیے دعا کریں اور جائز تدبیر فرمائیں۔

یہ امر بھی واضح ہو گیا کہ معروف و مشہور عبارت ختمیہ مثلًا امداد کن یا شخخ عبد القادر جیلانی ہمیں اللہ وغیرہ بالکل جائز ہیں کیونکہ جیسے قصائد قاسمیہ قصیدہ غنبریہ۔ قصیدہ برده شریف۔ قصیدہ ہمزریہ وغیرہ میں غیر اللہ کی طرف نسبتیں مجازی طور پر ہیں نہ کہ حقیقی طور پر کیونکہ ہرچیز کا فاعل اللہ ہے اسی طرح عبارات ختمیہ میں بھی یہ نسبت مجازی طور پر بطریقہ اسباب و وسائل ہے زیادہ اطمینان کے لیے ہمارا کتابچہ النداء۔ حرف الیاء ملاحظہ فرمائیے جس میں ان عبارتوں کی صرف نحوی لغوی طور پر صحت بیان کی گئی ہے۔

بہر حال اسی طرح سینکڑوں اور علماء کرام کے حوالہ جات دیئے جاسکتے ہیں جن سے جواز شفاعت کا شرعی نقطہ نظر سے صحیح اور درست ہونے کا وجود موجود ہے لیکن طوالت کے ذر سے اور اس وجہ سے کہ سیم انفطرت کے لیے اس قدر کافی ہے اس سے اطمینان ہو سکتا ہے۔

آخر میں ہم حضرت امام الاممہ مراج الاممہ امام اعظم رضی اللہ عنہ کے بعض وہ اشعار جو کہ جواز شفاعت پر مشتمل ہیں۔ قصیدہ نعمان سے نقل کرتے ہیں آپ فرماتے ہیں۔

انت الذى لولاك ماخلق امر كلا ولا خلق الورى لولاك  
ترجمہ: ”آپ وہ ہیں کہ اگر آپ کی ذات نہ ہوتی کوئی شخص بلکہ کائنات پیدا نہ ہوتی۔“

انت الذى فيما سالت شفاعة لاك ربک لم تكن لسواك  
ترجمہ: ”آپ کی ذات ہے کہ آپ نے جب ہمارے لیے شفاعت کا سوال کیا تو آپ کے پروردگار نے پکار کر کہہ دیا۔ یہ مرتبہ سوائے آپ کے کسی کا نہیں ہے۔“

با مالکی کن شافعی فی فاقثی انى فقیر فی الورى لفناک

ترجمہ: ”اے مرے مالک بحالت فقر میرے شفیع ہو جائیے۔ کیونکہ ساری خلق میں آپ کی غنا کا سب سے زیادہ میں ہی محتاج ہوں۔“

انا طامع بالجود منک و لم يكن لابي حنيفة في الانعام سواك  
ترجمہ: ”میں آپ کی بخشش کا حریص ہوں اور بجز آپ کے دنیا میں مجھے غریب کا (ابوحنیفہ کا) کوئی یار و نگہدار نہیں۔“

فلانت اکرم شافع و مشفع ومن التجی بحمک نال رضاک  
ترجمہ: ” بلاشبہ آپ عند اللہ بزرگ ترین شفیع اور مقبول الشفاعةت ہیں اور جو آپ کی پناہ میں آگیا اس نے آپ کی خوشنودی کو پالیا۔

### بحث تصرفات

قدرتی طور پر یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ بر تقدیر صحیت شفاعت و سفارش کیا انبیاء کرام اور اولیاء کرام میں ایسے تصرفات اور مشکل کشائی کی قوہ ہے کہ کسی کو جسمانی و روحانی طور پر فائدہ پہنچا سکیں۔ آڑے وقت کسی کے کام آئیں کیا ایسا کہیں ہوا بھی ہے ظاہر غیر ممکن اور مستعد سا معلوم ہوتا ہے کیونکہ مرنے کے بعد اسباب و وسائل تعاون ختم ہو جاتے ہیں اور زندگی میں اللہ تعالیٰ کے ارادے کے بغیر کیا ہو سکتا ہے وہی ہوتا ہے جو کہ منظور خدا ہوتا ہے۔ لہذا

تصرف کی حقیقت اور اس کا تاثر شرعی نقطہ نظر سے بیان کر دیا جاتا ہے تاکہ مسئلہ زیر بحث کی تکمیل ہو جائے۔ تصرف کا معنی یہ ہے کہ کسی کام کو کسی وجہ سے سرانجام دیا جائے اور یہ عقلی اور شرعی طور پر جائز ہے کیونکہ اس کا مطلب یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی عطا کردہ طاقت سے کسی کام کی تکمیل کرنا اور یہ امر بلا قاباحت جائز ہے۔

سرور کائنات فخر موجودات جناب محمد مصطفیٰ ﷺ کے تصرفات  
دیکھئے قرآن مجید میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی شان اقدس میں یوں وارد ہوا ہے۔

الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأَمِيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمْ فِي  
الْقُورَةِ وَالْأَلْبَجِيلِ يَا مَرْهُمْ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا مُنْكَرٌ وَيُحَلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ  
وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبِيثَ وَيَضْعُ عَنْهُمْ إِضْرَابِهِمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ.

ترجمہ: ”وہ لوگ کہ پیروی کریں گے اس بھیجے ہوئے غیب کی باتیں بتانے والے اُمی کی جسے  
لکھا پائیں گے اپنے پاس تورات اور انجیل میں، وہ انہیں حکم دے گا بھلانی کا اور روکے گا برائی  
سے اور حلال کرے گا ان کے لیے ستری چیزیں اور حرام کرے گا ان پر گندی چیزیں اور  
اتارے گا ان سے ان کا بھاری بوجھ اور سخت تکلیفوں کے بھاری طوق جوان پر تھے۔“

اس کلام پاک میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو جو تصرف امور شرعیہ میں عطا ہوا ہے  
اس کا بیان ہے کہ آپ امر بالمعروف نبی عن المنکر ستری چیزوں کے حلال کرنے والے اور  
گندی چیزوں کو حرام کرنے والے اور باقی ناقابل برداشت بوجھ اتارنے والے سخت تکلیف  
کے طوق دور کرنے والے ہیں..... کیا صاف ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو امور شرعیہ میں  
قدرت و تصرف عطا فرمایا ہے جس کی وجہ سے آپ کو ان تصرفات کا جاری کرنے والا کہہ سکتے  
ہیں اسی طرح قرآن مجید نے آپ ﷺ کو مزکی مطہر معطی منعم تمام کائنات کا ہادی وغیرہ  
او صاف سے نوازا ہے..... اسی طرح حضرت عیسیٰ علیہ السلام و دیگر انبیاء علیہم السلام کی طرف  
امور شرعیہ میں تصرف کرنے والے اور ان کو اپنی طرف منسوب کرنے والے مذکور ہے بلکہ  
ملائکہ کرام کی طرف یہ تصرفات منسوب ہیں جیسا کہ لاہب لکھ گلاما ز کیا (ترجمہ)  
”میں تجھے سترابچہ دوں یہ جبرائیل علیہ السلام نے حضرت مریم علیہما السلام کو کہا تھا۔ اسی طرح  
قبض الارواح نازعات ارواح مدبرات امور و دیگر امور تکوینیہ میں ان کو متصرف اور کرنے  
والے بتایا ہے۔

ناظرین! قرآن مجید میں امور تکوینیہ و شرعیہ کو مجازی طور پر غیر کی طرف منسوب کرنا  
کس قدر صاف اور واضح طور پر بیان کیا گیا ہے۔ پھر کس قدر بے سمجھی ہے کہ مجازی طور پر کسی  
 فعل کو غیر اللہ کی طرف منسوب کرنے پر جھگڑا شروع کر دیا جائے۔ صحیح مسلم اور ابو داؤد میں

حضرت ربیعہ بن کعب اسلمی رحمہ اللہ علیہ سے مردی ہے کہ میں آپ کی خدمت میں رہا کرتا تھا کہ ایک رات آپ نے جب کہ میں نے وضو کے لیے پانی اور دیگر ضروریات بہم پہنچائیں تو آپ نے فرمایا یعنی مانگ کیا مانگتا ہے جس پر میں نے عرض کیا کہ مجھ کو جنت میں آپ کی رفاقت عطا ہو فرمایا بھلا اور کچھ عرض کی بس! مراد تو یہی ہے۔ فرمایا میری اعانت کر اپنے نفس پر کثرت وجود سے اس میں آپ نے بلا تقلید و تخصیص کے فرمایا کہ مانگ کیا مانگتا ہے۔ چنانچہ مولانا عبد الحق محدث رحمۃ اللہ علیہ شرح مشکوٰۃ میں اس حدیث کے نیچے فرماتے ہیں ”از اطلاق سوال کہ فرمودسل بخواه تخصیص نکر و بمطلوبے خاص معلوم میشود کہ کارہمہ بدست ہمه و کرامت اوست، واصلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ہرچہ خواہد ہر کہ اخواہد باذن پروردگار خود دہد۔“ (ترجمہ) آپ فرماتے ہیں کہ سوال کے اطلاق سے کہ آپ نے فرمایا مانگ کیا مانگتا ہے کسی خاص مطلوب کو معین نہیں فرمایا۔ معلوم ہوتا ہے کہ تمام کام آپ کی ہمت اور قدرت کے ماتحت کیے گئے ہیں کہ آپ جو چاہیں جس کو چاہیں مولا کریم کی اجازت سے عطا فرمائیں۔

اسی حدیث کے تحت علامہ علی القاری الحنفی مرقاۃ شرح مشکوٰۃ میں لکھتے ہیں۔ یو خد عن اطلاقہ صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم الامر بالسؤال انَّ اللَّهَ مُكْنَهُ مِنْ اعْطَاءِ كُلِّ ما أَرَادَ مِنْ خزَائِنِ الْحَقِّ۔ (ترجمہ) یعنی رسول کریم ﷺ نے جو مطلقًا کسی چیز کے مانگنے کا حکم دیا ہے اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو قدرت بخشی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے خزانوں سے جس کو چاہیں جو چاہیں دیں۔

علامہ بوصیری رحمۃ اللہ علیہ اپنے اس قصیدہ بردہ میں جو کہ انہوں نے حضور علیہ السلام کو خواب میں رو برو سنایا اور آپ نے اس کی انتہائی تحسین فرمائی۔ آپ کی شان میں فرماتے ہیں وَانْ مِنْ جُودِكَ الدُّنْيَا وَضُرُقُهَا وَمِنْ عِلْمِ الْلَّوْحِ وَالْقَلْمَ (ترجمہ) دنیا و آخرت آپ کی بخشش کا نتیجہ ہے اور لوح و قلم کا علم آپ کے علم بے پایاں کا ایک قطرہ ہے۔

مشکوٰۃ باب الاعتصام بالکتاب والنة ص ۹ میں ہے عن العرباض بن ساریۃ

قالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ حَسْبَ الْحَدِّ كَمْ مَتَكَنًا عَلَى  
أَرِيكَتَهُ يَظْنُنَ أَنَّ اللَّهَ لَمْ يَعْرِمْ شَيْئًا إِلَامَقِي هَذَا الْقُرْآنُ الْأَوَّلُ نِي وَاللَّهُ قَدْ أَمْرَتَ  
وَوَعَذَتْ وَنَهَيْتَ عَنِ اشْيَاءٍ إِنَّهَا لِمُغَلَّلِ الْقُرْآنِ أَوْ أَكْثَرَ..... أَوْ دُوْسَرِي حَدِيثُوں میں  
یوں آیا ہے وَإِنَّمَا مَا حَرَامَ رَسُولُ اللَّهِ كَمَا حَرَامَ اللَّهُ (ابوداؤد، داری، ابن ماجہ)  
(ترجمہ) ”عرباض بن ساریہ فرماتے ہیں کہ رسول کریم ﷺ نے ایک روز ارشاد فرمایا کہ کیا  
کوئی تمہارا اپنی چھپر کٹ پر تکمیل کر بیٹھے ہوئے یہ خیال کرتا ہے کہ شریعت میں وہی چیزوں کے  
حرام ہیں جن کی حرمت قرآن مجید نے بیان کی اور بس! خبردار بخدا میں نے اتنی چیزوں کے  
کرنے اور اتنی سے منع کیا ہے غالباً وہ قرآن کی طلاق اور حرام کردہ کے برابر یا زائد ہوں گی۔  
اور دوسری روایت میں یہ ہے کہ میری حلال و حرام کردہ چیزوں ایسی ہی ہیں جیسا کہ قرآن کے  
حلال و حرام کردہ۔ اور دوسری روایت میں یہ ہے کہ میری حلال و حرام کردہ چیزوں ایسی ہی ہیں  
جیسا کہ قرآن کی حلال و حرام کردہ۔ اور تیسری حدیث میں اس کوختی سے بیان فرمایا لا الفین  
احد کم متکنا على اريكته ياتيه الامر من امرى مما امرت به او نهيت عنه فيقول  
لا ادرى ما وجدى في كتاب الله التبعنه (ابوداؤد، ترمذی، ابن ماجہ، دلائل النبوة)  
(ترجمہ) خبردار میں تم میں سے کسی کو اپنی چھپر کٹ پر تکمیل لگائے ہوئے کویہ کہتا ہوا نہ پاؤں کہ  
جب اس کے پاس میرا امر یا نہی سے کوئی امر آئے تو وہ کہہ دے کہ ہم نہیں جانتے ہم کو جو  
قرآن میں ملا ہم اسکی اتباع کریں گے۔“

دیکھئے آپ نے شرعی تصرف سے انکار کرنے والے کو کس قدر ڈانٹا ہے اور یہ کہ  
آپ کے امر و نہی کی حیثیت قرآن کی ہی ہے اور اس کا ماننا عقلًا و شرعاً نہایت ضروری ہے۔  
آپ کے امر و نہی کا مطلب یہ نہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ کی مرضی کے خلاف ہے بلکہ اس سے مراد  
یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی مرضی سے جو میں نے امر و نہی کیا ہے جیسا کہ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى كا  
بدھکی تقاضا ہے۔

امام احمد و ابو بکر بن ابی شیبہ حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مروی کہ حضور

انور ﷺ نے فرمایا کہ اُعطيت مالم يعط أحد من الانبياء قبلی نصرت بالرعب واعطیت مفاتیح الارض الحدیث (ترجمہ) مجھے وہ عطا ہوا جو مجھ سے پہلے کسی نبی کو عطا نہ ہوا۔ رعب سے میری مدد کی گئی کہ مہینہ بھر کی راہ پر دشمن میرا نام پاک سنکر کا چنے لگتا ہے اور مجھے ساری زمین کی کنجیاں عطا ہوئیں یعنی بالآخر میری امت زمین پر قابض ہو جائے گی۔

امام احمد اپنی مسند میں، ابن حبان اپنی صحیح میں، ابو نعیم اپنی دلائل العبودیۃ میں، حضرت جابر بن عبد اللہ سے راوی کہ فرماتے ہیں اوتیت بمقالید الدنيا علی فرس ابلق جاء نی بد جبرا نیل علیہ قطیفة من سندس (ترجمہ) حضرت جبرئیل علیہ السلام اپنی گھوڑے پر بہترین ریشمی لباس زیب تن کیے ہوئے دنیا بھر کی کنجیاں لیکر مری خدمت میں حاضر ہوئے..... یہاں پر بھی تصرف مراد ہے۔

ابن عبد ریہ کتاب ہبجۃ المحسن میں راوی کہ حضور علیہ السلام فرماتے ہیں: من عوفنی فقل عرفنی ومن لم یعرفنی فانا رضوان خازن الجنان ان الله امرنيان ادفع مفاتیح الجنة الی محمد و ان محمد امرني ان دافعها الی ابی بکرها اشهدواها:

#### ashhadu. al-kh

ترجمہ: ”جس نے مجھے جانا اور جس نے نہ جانا تو میں رضوان داروغہ جنت ہوں مجھے اللہ تعالیٰ نے حکم دیا کہ جنت کی کنجیاں محمد ﷺ کو دے دوں اور محمد ﷺ کا حکم ہے کہ کنجیاں ابو بکر کو سپرد کر دوں ہاں ہاں گواہ ہو جاؤ ہاں ہاں گواہ ہو جاؤ۔“

مواہب الدنیہ میں امام احمد قسطانی رحمۃ اللہ علیہ فرماتے ہیں من خصائصه صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم ان کان یحضر من یشاء بماشاء مِن الاحکام۔ (ترجمہ) سید عالم ﷺ کے خصائص کریمہ سے یہ ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ شریعت مطہرہ کے عام احکام سے جسے چاہیں جس حکم سے چاہیں مستثنی فرمادیتے ہیں۔

اسی طرح خصائص کبھی میں امام جلیل حضرت جلال الدین سیوطی نے فرمایا ہے اور ارشاد الساری صحیح بخاری میں بھی اسی طرح ہے۔ چنانہ ایک صحابی کو جس نے ماہ رمضان میں

بحالت روزہ اپنی بیوی سے مجامعت کا ارتکاب کر لیا تھا اس کو آپ نے کفارہ سے معافی دے دی اور دو من ۱۰ اسیر کھجور میں بطور انعام مرحمت فرمائی۔

حضرت خزیمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی شہادت دو مردوں کے برابر کردی۔ حضرت اسماء بنت عمیس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لیے ان کے خاویں کے شہید ہونے پر صرف تین روز سوگ جائز قرار دے دیا۔ پھر نکاح کی رخصت عنایت فرمادی۔

ابو بردہ بن نیار کے لیے ششماہی بُری کا بچہ قربانی کے لیے جائز فرمادی۔ حضرت عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور زبیر بن عوام رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے لیے خارش کے دفعیہ کے لیے ریشمی کپڑے پہننے کی اجازت دے دی۔ اپنی مسجد میں اپنے اور حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ و حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا خاتون جنت کے لیے جنایت کی حالت میں آنا و جانا حلال کر دیا..... سراقة بن مالک کو سونے کے کنگن پہننے کی پیشگوئی فرمادی جو کہ عہد فاروقؓ میں پوری کر دی گئی..... قصیدہ بردہ شریف میں ہے: نبیا الامر الناهی فلا احد ابرنی قول لامنه ولا نعم۔ علامہ خفاجی رحمة اللہ تعالیٰ علیہ شرح شفا شریف نیم الریاض میں اس شعر کی شرح میں لکھتے ہیں معنی بینا الامر انه لا حاکم سواه صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم فهو حاکم غير محکوم (ترجمہ) یعنی حضور علیہ السلام کے سوا اور کوئی حاکم نہیں پس وہ محکوم نہیں بلکہ محض حاکم ہیں..... آپ نے حضرت عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے دس ہزار اشرفی پر جنتی مکان فروخت کر دیا اور ضمانت اور ذمہ داری لے لی..... اسی طرح آپ نے ایک چشمہ بیر ردمہ پینتیس ہزار روپیہ سے خرید کر حضور علیہ السلام سے ایک جنتی چشمہ کے بدله فروخت کیا اور آپ نے بیچ کر ذمہ داری لے کی۔ (ما خوذ ازا الامن والعلاء)

امام عصر علامہ جلال الدین سیوطی رحمة اللہ علیہ اپنی کتاب انتباہ الاذکیاء فی حیات الانبیاء میں فرماتے ہیں۔ النظر فی اعمال امته والا استغفار لِمَ مِن السینات والدعا بکشف البلات عنهم والتردد فی اقطار الارض لحصول البرکت فیها و حضور

جنازة من مات من صالحی امته فان هذه الامور من اشغاله كما ورد بالكتاب  
الاحاديث والآثار. ترجمة: "يعني يه احاديث اور آثار سے ثابت ہے کہ آپ اعمال امت  
میں نظر فرماتے ہیں۔ ان کے گناہوں کو معاف کرانے اور بلاوں کو دور کرنے کے لیے اور  
حدود زمین افادہ برکت کے لیے طواف فرماتے ہیں اور جب امت سے کوئی نیک آدمی فوت  
ہو جائے تو اس کے جنازہ میں شریک ہوتے ہیں اور عالم بزرخ میں آپ کے اسی طرح کے  
اشغال ہیں جیسا کہ احاديث اور آثار میں مذکور ہے۔

تفصیر روح البیان سورہ ملک کے آخر میں لکھتے ہیں قال الامام الغزالی  
والرسول عليه السلام له الخيار في طواف العالم مع ارواح الصحابة رضي الله  
عنهم لقد راه كثير من الاولياء. (ترجمہ) امام غزالی فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ کو یہ  
اختیار دیا گیا ہے کہ وہ تمام عالم میں مع ارواح صحابہ کے سیر کریں اور بہت سے اولیاء کرام نے  
حضور علیہ السلام کو (یعنی سیر کرتے ہوئے) بیداری میں دیکھا ہے۔

### علماء کرام حبهم اللہ تعالیٰ کے تصرفات

حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی تفسیر عزیزی میں آیت ایا کَ نُسْعِينَ کے  
ماتحت لکھتے ہیں۔ (ترجمہ) غیر اللہ سے مدد مانگنا اس طریق پر جس میں غیر پرکلی اعتماد کیا  
جائے اور مظہر عون الہی نہ سمجھا جائے حرام ہے اور اگر اس کا خیال محض جانب حق ہے اور اس  
کو مظہر عون الہی سمجھ کر خدا کے کارخانہ اسباب و حکمت پر خیال کر کے استمداد کرے تو یہ عرفان  
سے بعید نہیں اور شرع شریف میں اس قسم کی مدد طلب کرنا جائز اور روا ہے۔ اور انبیاء و اولیاء  
نے بھی اس قسم کی مدد (غیر اللہ) کی ہے حقیقت میں یہ استعانت بالغیر نہیں بلکہ استعانت  
با اللہ ہے۔

صاف ظاہر ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا اور کسی سے مدد چاہنا کہ آپ ہماری مشکل کشائی  
بخلاف عالم اسباب خود فرمائیں یا ہمارے لیے دعا کریں سفارش کریں یہ امر قطعاً جائز ہے اور یہ

استعانت بالغير نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ سے مدد چاہنی ہے۔

مدارج شریف میں حضرت شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ حضور پر نور ﷺ کی خصوصیات میں لکھتے ہیں۔ ”وازاں جملہ آنست کہ دادہ شد آنحضرت را صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم مفاتیح خزان رزق و پرده شد بولے۔ مراد از خزان اجناس عالم اس کی رزق ہمہ بوے داد مفاتیح خزان رزق و قسم آں درست ایں سید کریم نہادند۔ قوله صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم۔ انماانا قاسم و المعطی هو اللہ (ترجمہ) دینے والا اللہ تعالیٰ ہے میں تو صرف تقسیم کرنے والا ہوں..... یعنی آپ کی خصوصیات میں سے بھی ہے کہ اجناس عالم کے رزق کے خزانوں کی کنجیاں اور اس کی تقسیم آنحضرت ﷺ کے ہاتھ میں دے دی گئی۔

امام محقق ابن حجر عسکری اپنی کتاب الجواہر المنظم میں تحریر فرماتے ہیں۔ انه صلی اللہ علیہ وسلم خلیفة الله الاعظم الذى جعل خزاناتن کو مه و موائد نعمه طوع یدیہ و تحت ارادہ یعطی منہا من یشاء و یمنع من یشاء۔ (ترجمہ) یعنی بلاشبہ آنحضرت ﷺ کے وہ خلیفہ اعظم ہیں کہ اپنی جود و کرم کے تمام خزانے اور اپنی نعمتوں کے تمام دستروں آپ کے زیر حکم و اختیار کر دیئے ہیں جو چاہیں جس کو چاہیں دیں اور جو چاہیں جس کو چاہیں منع کر دیں۔

مولوی اسماعیل دہلوی نے بھی پہلے یہی عقیدہ اپنی کتاب صراط مستقیم ص ۱۰۱ پر لکھا ہے کہ ہمیں اصحاب ایس مراتب عالیہ و ارباب ایس مناصب رفیعہ ماذون مطلق در تصرف عالم مثال و شہادت می باشد و ایس کبار اولی الایدی والا بصار امیر سد کہ تمامی کلیات رہسوئے خود نسبت نمایند مثلاً ایسا زامیر سد کہ بگویند از عرش تافرش سلطنت ماست: (ترجمہ) اسی طرح مراتب علیہ و مناصب رفیعہ کے ارباب و اصحاب عالم مثال و شہادت میں ماذون مطلق ہوتے ہیں اور ان کو حق پہنچتا ہے کہ تمام کلیات کو اپنی طرف منسوب کریں مثلاً یہ کہیں کہ عرش سے فرش تک ہماری حکومت ہے۔ (خط کشیدہ الفاظ کو مکرر پڑھئے)

آیہ کریمہ لا ول دفع اللہ الناس بعضهم ببعض کے ماتحت علماء محققین نے

بہت سی روایات نقل کی ہیں جن میں سے ایک نقل کی جاتی ہے..... عن عبادۃ بن الصامت ان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم قال الا بدال فی امتی ثلثون رجلاً بھم تقوم الارض و بھم تمطرون و بھم ینصرؤن ثم قال عبادۃ رضی اللہ تعالیٰ عنہ انجی ارجوانيکون الحسن منهم. (ترجمہ) حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام فرماتے ہیں کہ میری امت میں تیس ابدال ہیں انہی کے سبب سے زمین قائم ہے اور انہی کی برکت سے لوگ بارش برسائے جاتے ہیں اور انہی کی وجہ سے مدد اور فتح پاتے ہیں پھر حضرت عبادۃ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میری امید ہے کہ (حضرت) حسن بصری انہی سے ہیں۔

شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی تحفہ اشناعشریہ میں لکھتے ہیں۔ حضرت امیر و ذریۃ طاہرہ اور اتمام امت بر مثال پیراں و مرشدان می پرستند و امور تکوینیہ را بائش وابستہ می دانند و فاتحہ درود و صدقات و نذر بنام ایشان رائج و معمول گردید چنانچہ جمیع اولیاء اللہ را ہمیں معاملہ است ص ۳۹۶ (ترجمہ) حضرت امیر اور آپ کی اولاد پاک کو تمام امت پیروں کی طرح مانتی ہے اور امور تکوینیہ میں ان کو متصرف مانتی ہے اور ان کے نام پر نذر و نیاز وغیرہ دینا ایک عام رواج ہو گیا ہے جیسا کہ تمام اولیاء کے ساتھ یہی معاملہ ہوتا ہے۔ (خط کشیدہ الفاظ کو ذرا ملاحظہ ہو) اسی طرح تفسیر عزیزی مفہومات مرزا مظہر تذکرۃ الموتی ہمیات صراط مستقیم جواہر خسمہ وغیرہ میں ہے۔ نواب صدیق خاں سے دیوان نفح الطیب میں یوں منقول ہے۔ زمرہ رائے درافتاد بار باب سنن شیخ سنت مدد لے قاضی شوکانی مددے۔ (ترجمہ) ارباب سنن حیران ہیں اے شیخ سنت قاضی شوکانی مدد کرو۔

مولانا مولوی غلام حسین ہوشیاری پوری نے اپنی مسذس میں کیا خوب کہا ہے۔  
ابنیاء اولیاء سب ہیں وسائل بالیقین ہے تصرف ان کا عالم میں زرب العالمین  
امر حق سے یہ کریں ہیں مقصد دنیا و دیں بن خدا ان کو خود مختار جانے ہے اعین  
مت سن ائمی مذهب سنت جماعت کو سمجھاں بعدی مشرک لہاںی سب کے سر پر ڈال  
خود کہا مخلوٰۃ میں آں رحمۃ العالمین شام میں ابدال ہیں چالیس بروئے زمیں

مظہر عنون الی ہیں بلاشک اولیاء جو کہ شرک اس مدد کو اس کو جانو بھیا  
ابنیاء اولیاء سب ہیں جو مقبول خدا  
ماگنی ان سے مدد حسن حسین میں ہے روا

مولوی محمود حسن صاحب مولوی رشید احمد صاحب کے مرثیہ ص ۱۰ پر فرماتے ہیں۔  
قاسم حضرت امداد کو مرنے نہ دیا۔ بلکہ زندہ ہی رکھ سب کو علی وجہ اتم  
علی ہذا القیاس مولوی محمد قاسم بانی مدرسہ دیوبند حاجی امداد اللہ صاحب۔ مولوی  
اشرف علی صاحب وغیرہ علماء دیوبند وغیرہ کے اقوال پہلے گزر چکے ہیں جن سے یہ تصرف روز  
روشن سے زیادہ ثابت ہوتا ہے کہ کہ مولوی رشید احمد صاحب کو کیا کچھ بنایا ہے اور مادی  
دردھانی تصرف حتیٰ کہ موت و حیات کو ان کی طرف منسوب کر دیا گیا ہے اور دعویٰ کیا گیا ہے  
کہ یہ اشغال و تصرفات تا حال بلکہ تاقیامت باقی رہیں گے اور ان تصرفات کا درست ہونا  
مولوی محمود حسن صاحب اور ان کے ہم خیال دیوبندی حضرات سب کو مسلم ہے۔ ہذا ہوا المراد۔

مکتوبات امام ربانی ہشتاد و دوم دویست جلد اول میں فرماتے ہیں: ”امروز در حلقة  
بامدادی یعنی کہ حضرت الیاس و حضرت خضر علیہما السلام بصورت روحانیاں حاظر شدند و به تلقی  
روحانی حضرت خضر فردند کہ ما از عالم اردا حیم حضرت سبحانہ و تعالیٰ ارواح ماراقدرت کاملہ عطا  
فرمودہ است کہ بصورت اجسام متمثل شدہ کارہائے کہ از اجسام بوقوع می آیند از ارواح  
ما صدور می یابند۔

(ترجمہ) آج حلقة میں صبح کے وقت میں کیا دیکھتا ہوں کہ حضرت الیاس اور حضرت خضر علیہما السلام  
و علیہم السلام صورت روحانیوں میں حاضر ہوئے اور روحانی القاء سے حضرت خضر علیہما السلام نے  
فرمایا کہ ہم عالم ارواح سے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ہمارے ارواح کو قدرت کاملہ عطا فرمائی ہوئی  
ہے کہ اجسام کی صورت میں متمثل ہو کر دنیا کے ان کاموں کو سرانجام دیں جو کہ ظاہری اجسام  
سے وقوع پذیر ہوتے ہیں۔ اسی طرح ہدیۃ المهدی ص ۲۱ پر ہے۔

معزز ناظرین! ان مذکورہ بالا حوالجات سے ثابت ہوا کہ حضور پر نور سید یوم النشور

صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم کا کائنات عالم میں مختار ہونا خزانہ پر قبضہ ہونا اور عالم کے کلیات و جزئیات کا زر قدرت ہونا وغیرہ محققین اعلام اور علماء فہام نے اس کثرت سے بیان فرمادیا ہے کہ وہ حد تواتر کو پہنچ چکا ہے۔ آپ یہ مشتبہ نمونہ از خروار پر کفایت فرمائیجئے۔ یہ حج ایماندار کے لیے از بس کافی ہے۔

نیز اسی طرح اولیاء اقطاب، اغواٹ، اوتاڈ، مجددین وغیرہ جو حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے زمرہ خواص میں سے ہیں وہ بھی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ارادے کے موافق ہر طرح دینے لینے میں مختار ہوتے ہیں۔ ایسے حضرات کا تذکرہ تفصیلی طور پر ناممکن سامنے معلوم ہوتا ہے۔ لہذا ہم یہاں صرف ایک بزرگ مستند و مسلم کا ارشاد تحریر کرتے ہیں جس کی کراتیں اتفاقی طور پر مسلم ہیں۔ یعنی حضرت قطب ربانی غوث صدیقی شہباز لامکانی سیدنا سندنا شیخ محی الدین عبدال قادر جیلانی قدس سرہ..... آپ اپنے قصیدہ میں فرماتے ہیں۔

وولانی علی الاقطاب جمعاً فحکمی نافذ فی کل حالی  
مجھے تمام قطبوں پر فضیلت بخشی گئی ہے پس میرا ہر وقت وہر حالت حکم جاری ہے  
بلادُ اللهِ ملکی تحت حکمی  
اوہ میرا دل و جان صفا و مصفا فرمادیا ہے اللہ کے تمام ملک میرے حکم کے ماتحت ہیں  
نظرت الی بلادِ اللهِ جمعاً کھردلة علی حکم اتصالی  
میں اللہ کے تمام ممالک اس طور ملاحظہ کرتا ہوں جیسے ہتھیلی پر رائی کا دانہ  
ناظرین کرام! کتاب و سنت وغیرہ کی روشنی میں شرعی نقطہ نظر سے شفاعت کا مفہوم  
اور اس کی حقیقت بیان کر دی گئی ہے جو کہ ایسے شخص کے لیے زیادہ سے زیادہ حد تک اطمینان  
قلب کا موجب ہو سکتی ہے جو کہ کتاب و سنت وغیرہ کو بدل و جان تسلیم کرتا ہے جیسا کہ روئے  
خن ایسے حضرات سے ہی ہے۔ رہا ضد اور کج فہمی کا معاملہ سواس کے لیے ہزاروں دفتر بھی  
مفید نہیں ہو سکتے۔ لہذا اب ہم اولہ عقلیے سے بھی شفاعت کی حقیقت اور اس کے جواز پر روشنی  
ڈالی جاتی ہے تاکہ عقلی اور نقلي طور پر یہ مسئلہ شفاعت پا یہ تکمیل تک پہنچ جائے۔ واللہ الموفق

## ادله عقلیہ سے شفاعت کا ثبوت

(۱) عالم آخرت دنیا کا نمونہ ہے اور عالم دنیا آخرت کا اور دنیا میں عرف عام یہ ہے کہ بادشاہوں اور اصحاب اقتدار کے مقرب بارگاہ حضرات مجرموں کی سفارش کر کے انہیں چھوڑا لیتے ہیں اور اس کو برا محسوس نہیں کیا جاتا بلکہ ان کا یہ فعل قابل تعریف سمجھا جاتا ہے لہذا قیامت میں مقبولان بارگاہ رب العزت اگر کسی مجرم کی شفاعت کریں اور اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے ان کی شفاعت قبول فرمائے تو مجرم کو معاف کر دے تو کوئی بُری بات ہے؟ بلکہ یہ اسکی رحمت کے شایان شان ہے۔ ہاں کافر اور مشرک جو کہ کفر و مشرک پر دنیا میں مر گیا اسکی قطعاً شفاعت نہ ہوگی اور نہ ہی اسکی شفاعت کی کوئی جرأت کرے گا کیونکہ وہ حکومت الہیہ کا منکر اور باغی ہے اور بغاوت کو معاف نہیں کیا جاسکتا اور یہی وجہ ہے کہ اس کے متعلق اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں فرمادیا ہے۔ **إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ مُشْرِكٌ كُوَّا اللَّهَ هُرَّگَزْ** معاف نہ کرے گا۔

(۲) کبھی بادشاہ اپنے پیاروں اور عزیزوں کو عزت افرائی کے لیے ان کے واسطے سے کسی کو کچھ دلواتا ہے تاکہ انکی لوگوں میں عزت ہو اور ان کے دلوں میں ان کا احترام و اعزاز ہو۔ اسی طرح مولیٰ کریم اپنے محبوبوں اور پیاروں کی خاطر لوگوں پر رحم و کرم فرمائے گا تاکہ ان کی عزت و قارن ظاہر ہو جیسا کہ حدیث سے ظاہر ہے۔ **بِهِمْ يُرْزَقُونَ وَبِهِمْ تُمْطَرُونَ** ان کی وجہ سے تم رزق دیئے جاتے ہو اور انہی کی وجہ سے تم پر بارش بر سائی جاتی ہے۔

(۳) اللہ سبحانہ و تعالیٰ رزاق شافی خالق محیٰ محیت غفار و ہاب ہے مگر احسانات و انعامات میں وسائل اور اسباب کا طریقہ اختیار فرماتا ہے۔ مالداروں کے ذریعہ رزق طبیبوں کے واسطے سے شفاعة فرماتا ہے اسی طرح بلاشبہ اللہ تعالیٰ غفار و ہاب ہے لیکن اپنے

محبوبوں کے صدقہ اور مقریبین بارگاہ کے ذریعہ مجرموں کے بروز قیامت گناہ معاف کرے گا۔ چنانچہ مخلوٰۃ باب ذکر ایمن میں حدیث ہے کہ شام میں چالیس ابدال رہتے ہیں جن کی برکت سے بارشیں ہوتی ہیں اور اعداء دین پر فتوحات حاصل ہوتی ہیں اور اہل شام سے عذاب کے نسل جانے کا ذریعہ ہوتے ہیں۔

(۴) اگر شفاعت بے معنی ہے تو نماز جنازہ نہ ہونی چاہئے کیونکہ وہ بھی شفاعت ہی ہے کہ سامنے رکھ کر مسلمان اس کی سفارش کرتے ہیں اور پچھے کو اپنا شفع بناتے ہیں نیز شفاعت پالا ذن بھی نہیں ہونی چاہئے کیونکہ اس سے بقول منکریں گناہوں پر جرأت پیدا ہوتی ہے اور دینی جذبات کمزور پڑتے ہیں اور صدق و خلوص اور ایثار وغیرہ اوصاف عالیہ اور اخلاق حسنہ کے تا پیدا ہونے کا خطرہ لاحق ہوتا ہے۔

(۵) نیز جب کہ وہ مولائے کائنات انتہائی طور پر مہربان ہے اور اس کی رحمت بے پایاں ہر چیز پر غالب ہے پھر اس نے جب کہ افراط و تفریط کی وجہ سے اپنی رحمت سے مالیوں ہونے سے منع بھی فرمایا ہوا اور بے انداز مجرموں کو کسی نہ کسی بہانہ سے معافی بھی دیدی ہو۔ مشہور ہے کہ رحمت حق بہانہ میسجوید، اور آئندہ مغفرت اور احسانات کرنے کی امید بھی دلائی ہو تو پھر کسی مجرم کا جب کہ وہ دولت ایمان کے ساتھ دنیا سے مسافر ہوا ہو گوکتنا ہی اس کا جرم ہوا اس کی بے انتہا رحمت کے بال مقابل وہ محض لاٹی اور عدم کے برابر ہے اگر وہ بحسب وعدہ معاف کر دے تو تعجب کی کیا بات ہے؟ اور یہی وجہ ہے کہ اس کی غیر محدود رحمت کے پیش نظر گناہ کی کچھ حقیقت نہیں بلکہ یہ کرم بخشی اس کی شایان شان ہے۔ حدیث شریف میں یوں آیا ہے کہ جب شفاعت کرنے والے سب کے سب شفاعت کر چکیں گے تو رب تعالیٰ فرمائے گا لو اب ہماری باری آئی تو ایک لپ جو اس کی شان کے لائق ہے بھر کر جہنم سے مجرموں کو نکال کر جنت میں داخل فرمائے گا اور یہ وہ لوگ ہوں گے جو خدا کے ہاں مومن تھے مگر شریعت میں کافر تھے کہ انہوں نے کسی کے رو برو

اپنے مسلمان ہونے کا اقرار ہی نہیں کیا جیسا کہ زمانہ فترت کے لوگ موحدین اور وہ لوگ جن کے دل میں ایمان تھا مگر زبان سے اقرار کا موقعہ نہ ملا اور ہو سکتا ہے کہ ابو طالب بھی اسی لپ میں داخل ہوں کیونکہ وہ دل سے رسالت کے قائل تھے اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی خاطر بظاہر ایمان نہ لائے تاکہ میری اعانت سے کفار آپ کو زیادہ دکھ دا یہ اسے پہنچا سکیں۔

### شفاعت اور خوارج و معتزلہ

ناظرین کرام! شفاعت کا جواز بلکہ اس کا واقع ہونا گذشتہ اور اراق میں آیات و احادیث صحیحہ وغیرہ کی روشنی میں روز روشن سے بھی زیادہ ثابت ہو گیا اور یہی اہلسنت والجماعت کثہم اللہ سواد، ہم کا مذہب صحیح ہے اور عقل و فکر سے بھی اسی کی تائید ہوتی ہے لیکن اسلامی فرقوں سے فرقہ خارجیہ اور معتزلہ نے اس کا انکار کیا ہے۔

فرقہ خارجیہ وہ گروہ ہے جنہوں نے حضرت امیر المؤمنین علی المرتضی رضی اللہ تعالیٰ عنہ خلیفہ برحق کی خلاف کا انکار کر دیا اور آپ کی سخت مخالفت کی حتیٰ کہ آپ کو دشمن اسلام سمجھ کر آپ سے جنگ کی جس میں کئی ہزار خارجی مارے گئے اور باقی ماندہ نے تو بہ کی۔

فرقہ معتزلہ وہ گروہ ہے جو اہلسنت سے بعض عقائد و اعمال کی وجہ سے عیحدہ ہو گیا مثلاً ان کا عقیدہ ہے کہ جو فعل بندہ کرتا ہے اس کا وہ خود خالق ہے جو حکم عقل کے خلاف ہو گو شریعت اس کا حکم دے وہ ناقابل عمل ہے مثلاً قبر کا حساب کتاب۔ وزن اعمال۔ پلصراط۔ کتاب اعمال شفاعت جنت و دوزخ کا اب موجود ہونا وغیرہ ان کے ہاں سب ناقابل تسلیم حقائق ہیں۔

### خوارج اور معتزلہ کے دلائل

(۱) مجرم کی شفاعت اور اس کی غنو ناجائز ہے اور آیات و احادیث و عید یعنی وہ آیات و احادیث جن میں نافرمانوں اور مجرموں کو بدکرداری کا خمیازہ بھگلتے پر زجر و تنبیہ کی گئی ہے مثلاً

جان بوجھ کر ایک نماز ترک کرنے پر اسی جھنے تک دوزخ میں ڈالا جائے گا اور جو کسی کو بلا وجہ قتل کرے تو قاتل ہمیشہ کے لیے جہنم میں رہے گا وغیرہ مجرموں کو سزا و عذاب دینے پر دلالت کرتی ہیں پیش کرتے ہیں اور عقلی طور پر بھی جرم کی سزا دینا واجب اور ضروری ہے جیسا کہ قرآن مجید میں ہے۔ **وَاتَّقُوا يَوْمًا لَا تَجِزُّ نَفْسٌ، عَنْ نُفْسٍ شَيْئًا وَلَا يَقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةً** دوسری آیت میں ماللظالمین مِنْ حَمِيمٍ و لاشفیع یطاع (ترجمہ) اس دن سے ڈرو جس میں کوئی نفس کسی نفس سے کفایت نہیں کرے گا..... اور ظالموں کے لیے کوئی دوست اور شفاعت کرنے والا نہ ہو گا۔ مگر یہ دلیل درست نہیں اور اس سے شفاعت کی ممانعت ثابت نہیں ہوتی۔

اول اس وجہ سے یہ دلیل غلط ہے کہ یہ اس وقت ہو سکتا ہے جب آیت کا مطلب یہ ہو کہ ہر مجرم کو مومن ہو یا کافر سزادی جائے گی مگر یہ غلط ہے کیونکہ ہو سکتا ہے کہ اس سے صرف کافر مراد ہونہ مومن اور اگر یہ تسلیم کیا جائے کہ مراد سب مجرم علی العموم ہیں، مومن ہوں یا کافر تو یہ تب ہو سکتا ہے کہ آیت کا مطلب یہ ہو کہ مجرموں کو ہر زمانہ میں عذاب ہو گا مگر یہ درست نہیں ہو سکتا ہے کہ مراد یہ ہو کہ ایک خاص زمانہ میں شفاعت کے کسی حق میں قبول نہ ہو گی جیسا کہ وہ زمانہ جس میں کسی کو شفاعت کی اجازت نہ دی جائے گی جیسا کہ قرآن مجید میں فرمایا مَنْ ذَالِّدِيْ يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ اور اگر یہ مان لیں کہ لفی شفاعت کا حکم ہر زمانہ کے لحاظ سے ہے تو یہ تب ہو سکتا ہے جب کہ مراد یہ ہو کہ کسی حالت میں شفاعت قبول نہ ہو گی مگر یہ غلط ہے کیونکہ ہو سکتا ہے کہ مطلب یہ ہو کہ ایک خاص حالت میں کسی کی شفاعت قبول نہ ہو گی جیسا کہ دربار الہی سے دخول نار کا حکم مجرموں کے لیے قطعی طور پر صادر ہو جائے اور اگر یہ بھی تسلیم کر لیا جائے کہ مراد آیت سے یہ ہے کہ کسی حالت میں بھی شفاعت قبول نہ ہو گی۔ تو جواب یہ ہے کہ وہ آیات و احادیث جو کہ وعید پر دلالت کرتی ہیں ان سے مراد صرف کفار ہیں اور مومن مجرم ان میں داخل نہیں ہیں کیونکہ ان کی تخصیص کفار کے ساتھ اگر نہ کی جائے تو ان میں اور آیات و احادیث میں جو کہ مجرموں کی شفاعت کے درست اور صحیح ہونے کو بیان کرتی

ہیں تعارض اور اختلاف پیدا ہوگا جو کہ قرآن میں ناجائز اور منوع ہے۔

نیز اس طور پر آیات و احادیث کا اختلاف دور کرنا درست نہیں جیسا کہ معتزلہ نے کہا ہے کہ آیات و احادیث و اجماع جو کہ مجرم کی شفاعت کے صحیح ہونے پر دلالت کرتی ہیں ان سے مراد یہ ہے کہ مجرم کے صغیرہ توبہ اور بڑا توبہ اور کبائر توبہ کے بعد معاف ہو سکتے ہیں اور کبیرہ بلا توبہ معاف نہیں ہوگا اور شفاعت معافی کے لیے نہیں بلکہ زیادتی ثواب کے لیے ہوگی اور وجہ نادرست ہونے کی یہ ہے۔ اول یوں کہ توبہ کرنے والا اور صغیرہ جب کہ وہ کبیرہ سے پچھار ہے قطعی طور پر عذاب کے مستحق نہیں تو عفو اور معافی کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا اور آیات و احادیث سے جو شفاعت ثابت ہوتی ہے وہ عذاب سے درگذر کرنے کے لیے ہے نہ کہ زیادتی ثواب کے لیے کما ظہر بالتأمل..... اور دوم یوں بھی درست نہیں کہ اگر معتزلہ وغیرہ کی نفی شفاعت پر دلیلیں صحیح مان لی جائیں تو شفاعت کا وجود ہی ثابت نہیں ہوتا تو شفاعت کو زیادتی ثواب کے لیے تسلیم کرنا محض بے فائدہ اور باطل ہے اور اگر ان میں کسی طرح کی تخصیص کریں تو وہ بلا دلیل اور خلاف ظاہر ہونے کی وجہ سے صحیح نہیں سوم یوں بھی کہ معتزلہ کی دلیلیں عام ہیں جو کہ ہر طرح سے شفاعت کی نفی کرتی ہیں اور ہماری دلیلیں خاص ہیں کہ بعض کے لیے شفاعت ثابت کرتی ہیں اور بدیہی بات ہے کہ خاص کو عام پر فوقیت حاصل ہوتی ہے۔

## شفاعت اور مولوی اسماعیل صاحب تقویۃ الایمان

تقویۃ الایمان مؤلفہ مولوی اسماعیل صاحب سے جو کہ درحقیقت کتاب التوحید مؤلفہ محمد ابن عبد الوہاب نجدی کا ترجمہ ہی ہے بھی ثابت ہوتا ہے کہ وہ شفاعت کے قائل نہ تھے یعنی پہلے گو قائل تھے لیکن آخر کار شفاعت کے منکر ہو گئے اور نہ ہی کسی طرح کے تصرف کے معتقد رہے۔ تقویۃ الایمان کی حسب ذیل عبارات سے یہ امر بالکل واضح ہو جاتا ہے۔

(۱) تقویۃ الایمان ص ۲۲ پر ہے۔ ”جس کا نام محمد یا علی ہے وہ کسی چیز کا مالک و مختار نہیں (حالانکہ اللہ کا دیا ہوا اختیار تصرف دلائل سے ثابت ہے جیسا کہ گذر چکا ہے)

(۲) اور اسی کے ص ۱۰ پر ہے۔ ”ہمارا جب خالق اللہ ہے اور اس نے ہم کو پیدا کیا تو ہم کو بھی چاہئے کہ اپنے تمام کاموں پر اسی کو پکاریں اور کسی سے کیا کام جسے جو کوئی ایک بادشاہ کا غلام ہو تو وہ اپنے ہر کام کا علاقہ اسی سے رکھتا ہے دوسرے بادشاہوں سے بھی نہیں رکھتا اور کسی چوہڑے چمار کا تو کیا ذکر اس عبارت سے واضح ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا ہم کو کسی بات میں دین کی ہو یا دنیا کی کسی اور شخص کی ضرورت نہیں گو وہ نبی ہو یا غیر امام ہو یا ولی اور یہ بھی مفہوم ہوا کہ اللہ کے دربار میں انبیاء علیہم السلام اور اولیاء کرام کا احترام و اعزاز کچھ بھی نہیں۔ (معاذ اللہ) حالانکہ کتاب و سنت میں یہ حکم ہے کہ تم کو اللہ والوں کی طرف رجوع کرنا چاہئے۔

(۳) اسی کے ص ۱۶ پر ہے۔ ”اس کے دربار میں تو یہ حال ہے کہ جب وہ کچھ حکم فرماتا ہے تو وہ سب رعب میں آ کر بے حواس ہو جاتے ہیں (یہ صراحت سخت بے باکی ہے کہ نبی ہو یا فرشہ اللہ تعالیٰ سے حکم پاتے وقت وہ بے حواس ہو جاتے ہیں اور ان کو کچھ پتہ ہی نہیں رہتا کیونکہ وہ پھر جب سمجھے ہی نہیں تو تبلیغ کسی بات کی کریں گے۔)

(۴) اور اسی کے صفحہ ۲۲ پر یوں لکھا ہے کہ ”رسول کے چاہئے سے کچھ نہیں ہوتا۔“ (یہ بالکل غلط ہے کیونکہ محبوبان الہی کا حکم اللہ کا حکم ہوتا ہے۔ اس کی تفصیل گزر جگی ہے)

(۵) اسی کے ص ۱۵ اور ۱۶ پر ہے اور جیسے زبردست کے ہوتے ہوئے ایسے عاجز لوگوں کو پکارنا کہ کچھ فائدہ اور نقصان نہیں پہنچا سکتے مغض بے انصافی ہے کہ ایسے بڑے شخص کا مرتبہ ایسے ناکارہ لوگوں کے لیے ثابت رکھے۔“ (یہ عنوان سراسر بے ادبی اوپیبا کی ہے)

(۶) اسی کے ص ۸ پر ہے۔ ”اور یہ یقین جان لینا چاہئے کہ ہر مخلوق بڑا ہو یا چھوٹا اللہ کی شان کے آگے چمار سے بھی ذیل ہے“ (یہ سخت گستاخی ہے کیونکہ بڑی مخلوق

ابنیاء کرام علیہم السلام اولیاء کرام ملائکہ عظام ہی ہیں جن کی اللہ نے بڑی شان بنائی ہے)

(۷) اسی کے ص ۳۱ پر ہے ”بِحَمْدِ اللّٰهِ الرَّشِيفِ الْخَلُوقَاتِ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللّٰهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ“ کی تواس کے دربار میں یہ حالت ہے کہ ایک گنوار کے منہ سے اتنی بات کے سنتے ہی مارے دہشت کے بے حواس ہو گئے۔ (یہ کس قدر بے جا جرأت ہے کیونکہ ابنیاء کرام علیہم السلام سب مخلوق سے قوی و اعلیٰ ہوتے ہیں اور یہ کہنا کہ ایک گنوار کی بات سن کر بے حواس ہو گئے بڑی سخت گستاخی ہے جو کہ حرام ہے)

بہر حال تقویت الایمان کی ان عبارتوں سے صاف طور پر مفہوم ہوتا ہے کہ ان کے نزدیک ابنیاء کرام علیہم السلام اور اولیاء کرام و دیگر مقریان خداوندی کی دربار الہی میں کوئی عزت نہیں وقار نہیں اختیار اور تصرف نہیں ابنیاء قبر و قیامت میں محض عاجز اور بے طاقت ہیں۔ ان سے ہمارا کوئی مقصود حاصل نہیں ہوتا اور ان کے ذریعہ کوئی کامیابی نہیں ہوتی اور اللہ کے دربار میں وہ سفارش کیا کریں گے۔ وہ تو خود ہی مرعوب اور بے حواس ہو جاتے ہیں۔ ہم کو ان سے کوئی واسطہ نہیں وغیرہ وغیرہ۔

ناظرین کرام! آپ پر یہ واضح ہو گیا کہ ان خیالات کے ماتحت شفاعت کے جواز کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا اور یہ ثابت ہو گیا کہ مولوی اسماعیل صاحب اور ان کے پیروکار شفاعت کے قائل نہیں اور یہ ان کا عقیدہ جمہور اہل اسلام کے بالکل برخلاف ہے بعض کے نزدیک یہ تاویل ہے کہ غالباً مولوی اسماعیل نے تشدد اور زجر و تونخ کے طور پر ایسا لکھا ہے اور غلطی یہ کی کہ عبارات ایسی تیز اختیار کیں جن سے خلاف ادب کوائف پیدا ہوئے حتیٰ کہ مقریان الہی کے اعزاز و احترام میں غیر مہذب انہ الفاظ صادر ہوئے جو کہ ایماندار کی شان سے بعید ہے اور طرہ یہ کہ اس پر وہ آیات و احادیث بھی چپا کر دیں جو کہ نفی شفاعت پر دلالت کرتی تھیں اور انہائی غلو اور بے جا جارت سے معنوں میں کیا سے کیا کر دیا حالانکہ آیات و احادیث میں اس شفاعت کی نفی ہے جو کہ قہر و جبرا اور بطریق دھنس و اضطرار ہونہ کہ اس

شفاعت کی نفی جس کی اجازت ہو یا محبت یا وجاہت کی بنا پر دربار الٰہی میں التجاکی جائے۔ اسی لیے ہدیۃ المهدی میں ص ۱۹ پر یوں لکھا ہے۔

قال الشوکانی من اصحابنا لاخلاف فی جواز الاستعانة والا استغاثة  
بالمخلوق فيما يقدر عليه اماما لا يقدر عليه الا الله فلا يستعان والايستعان فيه  
الابه وهو المراد فی قوله ایاک نعبد و ایک نستعين و بهذا ظہوان من  
اصحابنا من زعم ان مطلق الاستعانة والا استغاثة لغير الله شرک فقد  
غلاؤ تجاوز الحد نعوذ بالله من الغلو والافراط الخ

ترجمہ: ”علامہ شوکانی جو کہ ہمارے اصحاب سے ہیں نے کہا ہے مخلوق سے مقدورات میں  
استعانت و استغاثہ جائز ہے ہاں غیر مقدورات میں صرف اللہ ہی سے جائز ہے لہذا غیر  
مقدورات میں اللہ ہی سے استغاثہ کیا جائے گا اور یہی ایک نستین سے مراد ہے اور اس سے  
ظاہر ہو گیا کہ ہمارے احباب سے جس نے غیر اللہ سے مطلقاً استغاثہ مقدورات ہوں یا غیر  
مقدورات ناجائز قرار دیا ہے قطعاً اس نے غلو کیا ہے اور حدود شرعیہ سے تجاوز کی ہے اللہ تعالیٰ  
ایسے غلو اور افراط و تفریط سے پناہ میں رکھے۔“

ہدیۃ المهدی ص ۷۷ پر ہے۔ غیر ان هذی الشفاعة شفاعة عبد الی مولاہ  
باذانہ و رضانہ و امرہ و ایمانہ لاشفاعة و جاہة و قوہ بحیث یکون المشفوع  
عنده مروعوبا من الشافع او مجبوراً علی قبولها کشفاعة عمائد السلطنة و امراء  
الملک الی ملوک الدنيا و الكتاب ناطق نبغي الشفاعة و اثباتها فالمنفية هي  
الشفاعة الثانية والمثبتة هي الاولى۔ (ترجمہ) اور یہ شفاعت مقبولہ وہ ہے جو کہ مولیٰ کی  
اجازت ضا ارادہ سے مولیٰ سے التجاکی جائے وہ شفاعت نہیں جو کہ مولیٰ سے بزور منوائی  
جائے اور شفاع سے مجبور یا مروعوب ہو کر مشفوع مان لے جیسے دنیا میں ارکان دولت منوالیتے  
ہیں۔ پس کتاب میں دوسری کی نفی ہے اور پہلی کا اثبات۔

اسی کے ص ۳۳ پر ہے: الشفاعة التي ثبتت من الشرع هي شفاعة عبد

ضعیف متضرع الی ربه باذنہ و رضانہ و اشارتہ و ایمانہ والتی نفاحتا اللہ تعالیٰ فی مواضع من کتابہ هی الشفاعة الاولی بحیث یصیر المشفوغ عنده مجبوراً علی الشففع و مشرکوا العرب کانوا یعتقدون هذه الشفاعة لالهتهم حیث قالو هولا، شفعاونا عند الله ما نعبدہم الا لیقربونا الى الله زلفی (ترجمہ) اور وہ شفاعت جو کہ شریعت میں جائز ہے وہ یہ ہے کہ اپنے رب کے روبراں کی اجازت وغیرہ سے التجاکرے اور وہ شفاعت جس میں مشفوغ ماننے پر مجبور ہو جائے وہ ناجائز ہے اور مشرکین عرب بھی دوسری شفاعت کا یقین رکھتے تھے کہ ہمارے معبود زبردستی چھڑالیں گے۔ جیسے ان کا یہ قول کہ یہ ہمارے معبود اللہ کے دربار میں ہمارے شفیع ہیں اور ہم ان کی محض اس لیے عبادت کرتے ہیں کہ ہمارا دربار خداوندی میں قرب ہواں پر واضح دلالت کرتا ہے۔ اسی طرح اسی کتاب کے ص ۲۶ پر لکھا ہے۔ شدد بعض اخواننا من المتأخرین فی امر الشرک و ضيق دائرة الاسلام و جعل الامور المكرروحة او المحرومة شر کافاً ان کان غرضہ من هذا الشرک العملي اعنی الشرک الاصغر و سداد الد رائع فالله یغفر له و یعفو عنه والافھو غال و مشدد فی الدين و قال الله تعالیٰ "لَا تغلو فی دینکم" والتشدید فی الدين سیماء الخوارج المارقین الناكثین. الخ (ترجمہ) ہمارے بعض متاخرین اصحاب نے معاملہ شرک میں بڑا تشدد اختیار کر رکھا ہے اور دائرہ اسلام کو تھک کر دیا ہے کہ امور مکروہہ یا محرمہ کو شرک قرار دیا ہے اگر اس کی غرض اس تشدد سے شرک اصغر یا سد باب کے لیے ہے تو اللہ ان کو معاف کرے ورنہ وہ دین میں سخت غالی اور تشدد فی الدين ہیں اور قرآن میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ دین میں غلوت کرو اور تشدد فی الدين ان خارجیوں کی علامت ہے جو کہ دین سے خارج اور عہد شکن ہیں۔

خلاصہ یہ کہ متاخرین الحدیث سے بعض نے شرک کے مفہوم سمجھنے میں تشدد کیا اور دائرہ اسلام کو تھک کر دیا یعنی ان کے اس تشدد سے بے تعداد مسلمان مشرک سمجھے گئے اگر ان کی غرض اسی تشدد سے سد باب ہے کہ مبادا ایسے اشخاص حقیقی مشرک نہ ہو جائیں۔ اسی وجہ سے

غیر شرک کو شرک کہہ دیا ہے تو ہو سکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کو مغاف فرمادے ورنہ غلو فی الدین ہے جو کہ ممنوع ہے اور خارجیوں کی علامت ہے۔

اس جگہ حاشیہ پر مرقوم ہے جیسا کہ ابن الوہاب کی کتابوں اور اس کے بیٹے محمد اور اس کے پوتے عبد اللہ بن محمد کی ان کتابوں سے ظاہر ہے جو کہ مکہ معظمه کی طرف سے بھیجی گئی تھیں اور ان کتابوں کے اکثر امور میں مولوی اسماعیل نے اپنی کتاب تقویت الایمان میں تقلید کی ہے۔ اور اس کتاب میں لکھ کر ان کو ضروری العمل قرار دیا ہے اور فتاویٰ رشیدیہ حصہ اول ص ۱۱۱ پر ہے۔ محمد بن عبد الوہاب کے مقتدیوں کو وہابی کہتے ہیں اور ان کے عقائد عمدہ تھے (اور تقویت الایمان کتاب التوحید کی مظہر اور ایک عکس ہے تو ثابت ہوا کہ تقویت الایمان کے جملہ مسائل وہابیت کے ہیں)

ہدیۃ المهدی ص ۳۷ پر ہے۔ ”وَاحْطُأْ مِنْ أَصْحَابِنَا الشَّيْخِ إِسْمَاعِيلَ الدَّهْلَوِيِّ حِيثُ جَعَلَ أَقْسَامَ الشَّرْكِ كُلَّهَا غَيْرَ مَغْفُورَةٍ وَادْخُلْ فِيهِ الشَّرْكَ فِي الْعَادَةِ أَيْضًا..... وَأَمَا التَّسْمِيَّةُ بِغَلَامِ عَلَىٰ وَبِغَلَامِ حَسِينٍ وَغَلَامِ مَحْمَدِ الدِّينِ غَلَامَ مَحْمَدَ غَوْثَ وَأَمْثَالِهَا فِي جَائِزَةِ بِلَا كُراْهَةٍ وَمَنْ كَوَّ مِنْهَا مِنْ أَصْحَابِنَا أَوْ جَعَلَ هَذِهِ التَّسْمِيَّةَ شَرًّا كَبِيرًا فَقَطَ اَخْطُأْ.

(ترجمہ) اور ہمارے احباب سے اسماعیل دہلوی نے سخت غلطی اور خطأ کی ہے کہ شرک کی جملہ اقسام اکبر ہوں یا اصغر سب کو شرک ناقابل عفو (یعنی شرک اکبر قرار دیا ہے اور شرک فی العادة کو بھی شرک اکبر میں داخل کر دیا ہے۔ بہر صورت کسی کا نام غلام علی، غلام حسین، غلام محبی الدین، غلام محمد، غلام غوث اور ان کی امثال سو بلا کراہت جائز ہیں اور ہمارے جن دوستوں نے ان کو مکروہ سمجھا اور اس قسم کے ناموں کو شرک اکبر قرار دیا ہے اس نے سخت خطأ کی ہے۔

## ان عبارات سے کیا ثابت ہوا؟

- (۱) اہم حدیث غیر مقلدین سے بعض افراد مثلاً مولوی اسماعیل وغیرہ نے مطلقًا استعانت کو منع کرنے میں غلو اور تجاوز سے کام لیا ہے۔
- (۲) شریعت میں شفاعت بطریق دھونس و رعب منوع ہے نہ کہ ہر طرح سے جس نے مطلقًا شفاعت کو منع کیا ہے اس نے شرعی حدود سے تجاوز کیا ہے۔
- (۳) جس شفاعت کے کافر قائل تھے وہ بطریقہ قہرو جبرتی جو ناجائز ہے۔
- (۴) بعض اہل حدیث نے مثلاً مولوی اسماعیل، عبدالوهاب، عبد اللہ بن محمد وغیرہ بعض مکروہ و حرام چیزوں کو شرک اکبر میں داخل کرتے ہوئے دائرہ اسلام کو تنگ کر دیا ہے اور بیشمار مسلمانوں کو مشرک اور کافر بنا دیا ہے اور جس نے تمام اقسام شرک کو شرک اکبر کہ جس سے انسان اسلام سے خارج ہو جاتا ہے میں داخل کر دیا ہے۔
- (۵) اور اسلام کو کفر اور حلال کو حرام بنایا ہے اور جائز کو ناجائز کیا ہے اور شریعت پر بہتان باندھا ہے۔
- (۶) شرک اصغر اور امور مکروہ و محمرہ کو شرک اکبر میں داخل کرنا غلو فی الدین اور سخت خط اور تجاوز حدود شرعیہ ہے۔
- (۷) غالی و قشید فی الدین ہونا خارجیوں کی علامت ہے اور خارجی وہ ہوتے.....

### شرک اصغر کو شرک اکبر میں داخل کرنے کا اقرار

ارواح ملشہ ص ۸۱ پر مصنف ارواح ملشہ لکھتے ہیں کہ علماء کے اجتماع میں مولوی اسماعیل صاحب نے تقویۃ الایمان کے متعلق فرمایا۔ ”کہ میں نے یہ کتاب لکھی ہے اور میں جانتا ہوں کہ اس میں بعض جگہ ذرا تیز لفظ بھی آگئے ہیں اور بعض جگہ تشدید بھی ہو گیا ہے مثلاً ان امور کو جو شرک خفی تھے شرک جلی (یعنی اسلام سے خارج کرنے والا شرک) لکھ دیا گیا ہے۔ ان وجہ سے مجھے اندیشہ ہے کہ اس کی اشاعت سے شورش ضرور ہوگی اگر میں یہاں

رہتا تو ان مفاسیں کو آٹھ دس برس میں بتدریج بیان کرتا لیکن اس وقت میرا ارادہ حج کا ہے اور وہاں سے واپسی کے وقت عزم جہاد ہے اس لیے میں اس کام سے معدود ہو گیا..... اور میں دیکھتا ہوں کہ دوسرا اس بار کو اٹھائے گا نہیں اس لیے میں نے یہ کتاب لکھ دی ہے۔ گواں سے شورش ہو گی مگر توقع ہے کہ لڑ بھڑ کر خود ٹھیک ہو جائیں گے۔

### مولوی اسماعیل صاحب سے متعلق تحریر سے کیا ثابت ہوا

(۱) تقویۃ الایمان میں تیز لفظ استعمال کیے گئے ہیں (غالباً مراد یہ ہے کہ جہاں جہاں بے ادبی اور گستاخی ظاہر ہوئی ہے)

(۲) اس میں تشدد اور غلو کا طریقہ بھی استعمال کیا گیا ہے کہ شرک اصغر کو شرک اکبر بنا دیا گیا۔ یعنی شرک اصغر کو بھی کفر اور بے دینی کہا گیا اور بے شمار مسلمانوں کو کافر بنا دیا گیا۔

(۳) تقویت کے مسائل سے ایک مذہبی ہنگامہ اور شورش پیدا ہو گی (جس سے ایک دوسرے کے خلاف کفر شرک کے فتوے صادر ہوں گے)

(۴) تقویت کے مندرجات جمہور اہلسنت و اجماعت بلکہ اسلامی اکثریت کے بالکل برخلاف ہیں۔

(۵) تقویت کے مفاسیں کچھ ایسے چیزیں اور مجمل ہیں کہ خود مصنف کو ان کی صفائی میں آٹھ دس سال لگ جاتے۔

(۶) تقویت لکھ کر ایک شورش کا سامان مہیا کرنے کے بعد فوراً چل دیئے۔

(۷) امت مصطفیٰ ﷺ کو مبتلا اور پریشان کرنے کے بعد حج کا ارادہ کیا گیا۔ سبحان اللہ کتنے ثواب کا کام ہے اور کیسی اچھی تمہید کے بعد ہوا۔

(۸) مواد شورش پیدا کرنے کے بعد حج کا ارادہ اور اس کے بعد عزم جہاد غالباً اس سے یہی جہاد معلوم ہوتا ہے جو کہ اس شورش کو دبانے کے لیے کیا جانا تھا مگر قدرت کو یہ

عزم جہاد کسی وجہ سے منظور نہ ہوا۔

(۹) اس سے معلوم ہوا کہ جو حضرات تقویت الایمان کے موید اور اس کو اصل ایمان و عین اسلام کہتے ہیں۔ اور قرآن و سنت کا عکس کہتے ہیں۔ یہ بھی سب کے سب غالی اور متعدد فی الدین ہیں۔

(۱۰) اور اوپر معلوم ہوا کہ دین میں غلو و تجاوز کرنا خارجیوں کی علامت ہے۔

## تُكَ حَشْرَةُ، كَامِلَةٌ

(۱) ظریف حضرات! بہر حال ان عبارات منقولہ سے روز روشن سے زیادہ واضح ہو گیا کہ مولوی اسماعیل نے اپنی کتاب تقویت الایمان میں ابن سعود اور اس کے خاندان کی کتابوں کتاب التوحید وغیرہ سے کسی خاص مطلب کے لیے اکثر مسائل لیے اور ان کی اتباع کی ہے۔

(۲) یہ کہ ان کی یہ تقدید جمہور اسلام اور اپنے اسلام بلکہ خود اپنے خلاف کی ہے کہ پہلے یہ عقاید و اعمال مولوی اسماعیل کے نہ تھے۔

(۳) آیات و احادیث نفی شفاعت سے علی الاطلاق شفاعت مراد لے لی حالانکہ مراد یہ بھی کہ بلا اذن و جبراً کراہ سے شفاعت نہ ہوگی۔

(۴) یہ کہ مولوی صاحب نے انتہائی تشدید آمیز اور تیز عبارات استعمال کی ہیں جس سے بے ادبی اور گستاخی و بیبا کی بیکتی ہے اور مقریان بارگاہ صمدیت کی عزت و احترام میں فرق آتا ہے۔

(۵) یہ کہ مولوی صاحب نے اس کتاب میں غلو اور بے راہ روی سے کام لیا ہے جو کہ عقلائی و شرعاً ناجائز ہے۔

(۶) یہ کہ شرک فی العادة تک شرک اکبر میں داخل کر دیا ہے جو کہ شریعت پر بے جا اقتداء ہے۔

(۷) روایات و احادیث جن سے شفاعت شرعی کا ثبوت و جواز ملتا ہے ان کو عمداً و ارادۃ ترك کر دیا ہے تاکہ عوام پر راز نہ کھل جائے۔

نتیجہ یہ کہ ثابت ہوا کہ مولوی اسماعیل اور ان کے پیرو ہم خیال حضرات شفاعت کے قائل نہیں اور ان کے نزدیک گناہ کبیرہ کرنے والے یا تو سزا بھگت کر جنت میں جائیں گے جب کہ کبیرہ شرک نہ ہو یا ابدی اور دائمی طور پر جہنم میں جائیں گے جب کہ کبیرہ شرک و کفر بلا توبہ ہو۔

### شفاعت اور مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی

مولوی رشید احمد صاحب اکثر دیوبندیوں کے پیرو مرشد اور صاحب القاب کثیرہ ہیں۔ مولوی رشید احمد صاحب کے خیال میں بھی شفاعت درست معلوم نہیں ہوتی کیونکہ آپ نے کتاب تقویت الایمان مؤلفہ مولوی اسماعیل صاحب کی بڑے شدود مدد سے تعریف فرمائی ہے اور اس کے مضمون کو اخذ مفید اور ضروری لعمل موجب اجر و ثواب اور عین اسلام فرمایا ہے۔ ملاحظہ فرمائیے فتاویٰ رشیدیہ ص ۱۱ حصہ اول میں ارشاد فرماتے ہیں کہ کتاب تقویت الایمان نہایت عمدہ اور حکی اور موجب قوت و صلاح ایمان کی ہے اور قرآن و حدیث کا مطلب پورا اس میں ہے اس کا مولف ایک مقبول بندہ تھا اور مولانا محمد اسحاق دہلی ولی کامل محدث فقیہہ عمدہ مقبولین حق تعالیٰ تھے جو کوئی ان دونوں کو کافر یا بد جانتا ہے وہ خود شیطان ملعون حق تعالیٰ کا ہے۔

فتاویٰ رشیدیہ حصہ اول ص ۲۱ پر یوں رقمطر از ہیں مولوی اسماعیل صاحب عالم متقدی اور بدعت کو اکھاڑنے والے اور سنت کے جاری کرنے والے اور قرآن و حدیث پر پورا عمل کرنے والے اور خلق اللہ کو ہدایت کرنے والے تھے۔

کتاب تقویت الایمان نہایت عمدہ کتاب ہے اور رد شرک و بدعت میں لا جواب ہے استدلال اس کے بالکل کتاب اللہ اور احادیث سے ہیں۔ اس کا رکھنا اور پڑھنا عین اسلام

ہے اور موجب اجر کا ہے۔ اس کے رکھنے کو جو برا سمجھتا ہے وہ فاسق اور بدعتی ہے۔

فتاویٰ رشیدیہ حصہ اول ص ۱۲۲ پر یوں ہے۔ بندہ کے نزدیک سب مسائل اس کے صحیح میں اگرچہ بعض مسائل میں بظاہر تشدید ہے اور توبہ کرنا بعض مسائل سے محض افتراء اہل بدعت کا ہے اگر کتاب کے خلاف عقیدہ رکھتا ہے تو وہ مبتدع فاسق ہے۔

ناظرین بالحکمین! خط کشیدہ الفاظ سے ثابت ہوتا ہے کہ دیوبندی خیال میں مولوی اسماعیل صاحب بڑے بزرگ عالم مقیٰ مقبول الہی قرآن و سنت کے جاننے والے اعلیٰ درجہ کے مبلغ شرک و بدعت مٹانے والے اور ان کو برا کرنے والا منتبدع فاسق شیطان ملعون اور ان کی کتاب تقویت الایمان ایک عمدہ کتاب ہے۔ قرآن و سنت کا صحیح نقشہ ہے۔ سب کی سب موجب ہدایت اور ..... واجب العمل ہے اس کا پڑھنا پڑھانا عین اسلام ہے اور ذریعہ حصول ایمان و ثواب اور اس کا انکار فتن و بدعت ہے اور مصنف نے اس کے کسی مسئلہ سے رجوع نہیں کیا وغیرہ وغیرہ لہذا اب ضروری کہ تقویت الایمان کے جس کے اوصاف ابھی آپ نے نے ہیں چند اور مندرجات پیش خدمت کیے جاتے ہیں تاکہ تقویت الایمان کی حقیقت زیادہ سے زیادہ واضح ہو جائے ملاحظہ فرمائیے۔

تقویت الایمان کے ص ۶ پر ہے جو شخص نبی کریم ﷺ کو کسی مشکل میں پکارے اور آپ کو اپنا وکیل اور سفارشی سمجھئے وہ شخص اور ابو جہل شرک میں برابر ہیں۔

اسی میں ص ۷ و ۸ صفحہ پر ہے مدینہ منورہ کو سفر کرتے وقت راستہ میں یا رسول اللہ کہنا شرک ہے۔ اسی میں ص ۳۲ پر ہے سب انبیاء اس کے رو بدوذرہ ناچیز سے بھی کمتر ہیں۔

اسی میں ص ۳۲ پر ہے۔ انبیاء امام، امام زادہ پیر شہید سب انسان ہیں اور عاجز بندے ہیں اور ہمارے بھائی ہیں سوان کی بڑے بھائی کی تعظیم کرنی چاہئے۔ انبیاء اولیاء کی جناب میں یہ عقیدہ نہ رکھئے کہ وہ غیب کی بات جانتے ہیں جس کا نام محمد علی ہے وہ کسی چیز کا مختار نہیں ہے۔

اسی میں ص ۳۶ ہے کہ رسول کے چاہئے سے کچھ نہیں ہوتا۔

اسی میں ص ۵ ہے۔ ان باتوں میں سب بندے بڑے ہوں یا چھوٹے سب کیاں اور بے خبر ہیں اور نادان۔

اسی میں ص ۳۵ پر ہے جیسے ہر قوم کا چودھری اور گاؤں کا زمیندار سوان معنوں کو ہر پیغمبر اپنی امت کا سردار ہے۔

اسی میں ص ۱۶ پر ہے۔ اس شہنشاہ کی توبیہ شان ہے کہ آن میں چاہے تو کروڑوں نبی اور ولی جن اور فرشتے جبرائیل اور محمد ﷺ کے برابر پیدا کر دالے۔

بلغہ الجبراں مولفہ حسین علی وال چھراں ص ۶ پر ہے یا شیخ عبدالقادر جیلانی یا خواجہ شمس الدین پانی پتی چنانچہ غلام میکویند شرک و کفر است فتوی مولوی مرتضی حسن صاحب ناظم اتعلیم دیوبند بحوالہ پرچہ اخبار امرتسر ۱۹۲۷ء اکتوبر میں ہے۔ ان عقائد باطلہ پر مطلع ہو کر انہیں کافر و مرتد ملعون جہنمی نہ کہنے والا بھی ایسا ہی مرتد و کافر ہے۔

تقویت الایمان ص ۳ پر ہے کافر بھی اپنے بتوں کو اللہ کے برابر نہیں جانتے تھے بلکہ اس کی مخلوق اور اسی کا بندہ سمجھتے تھے اور ان کے مقابل کی طاقت ثابت نہیں کرتے تھے مگر یہی پکارنا اور ملتیں ماننی اور نذر نیاز کرنی اور ان کو اپنا وکیل اور سفارشی سمجھنا یہی ان کا کفر اور شرک تھا سو جو کوئی کسی سے یہ معاملہ کرے گو کہ اس کو اللہ کا بندہ اور مخلوق ہی سمجھے سو ابوجہل اور وہ شرک میں برابر ہیں۔

فتاویٰ رشیدیہ حصہ سوم ص ۹۲ پر ہے کسی عرس اور مولود شریف میں شریک ہوتا درست نہیں اور کوئی سا عرس اور مولود درست نہیں۔ فقط

فتاویٰ رشیدیہ حصہ دوم ص ۱۳۰ پر ہے۔ جگہ دوزخ معروفہ کو اکثر حرام جانتے ہوں اور کھانے والے کو برا کہتے ہوں تو ایسی جگہ اس کو کھانے والے کو کچھ ثواب ہو گا یا نہ۔ ثواب ہو گا نہ عذاب۔ الجواب ثواب ہو گا۔

فقط رشید احمد

ناظرین حضرات! یہ اسی تقویت الایمان سے مسائل ہیں جس کی ابھی مولوی رشید

احمد صاحب کے الفاظ میں صراحةً اور دوسرے علماء دیوبند سے دلالةً آپ نے تعریف اور صفت و نشانی ہے۔ آپ پیش کردہ مندرجات اور حالات کو بار بار پڑھیں اور غور کریں اور خود ہی ایسی تصنیف اور مصنف کے متعلق رائے قائم کریں کہ آیا یہ اسلام ہے اور صراطِ مستقیم؟ کیا اس وقت ایسے نازک دور میں ایسے مسائل ہی کی ضرورت ہے؟ کیا ایسے خیالات اور اعتقادیات سے اپنے اسلاف کو یاد کیا جاتا ہے۔ بہر صورت یہ مشتبہ نمونہ از خروار کے طور پر ہے جو کہ دیوبندی اکابر کے نظریات و عملیات کا عکس ہے۔ باقی رہے ان کے مقیع اور پیروکار سوانکو ان پر قیاس کیا جاسکتا ہے اور تمام سے مسئلہ شفاعت پر روشنی پڑسکتی ہے۔

### مسئلہ شفاعت اور جناب ابوالاعلیٰ مودودی

مولوی مودودی صاحب کی صرف ایک دو عبارتیں نقل کی جاتی ہیں جن سے بخوبی اندازہ ہو سکتا ہے کہ مسئلہ شفاعت میں ان کا مسلک کیا ہے۔ آپ اپنی کتاب تجدید احیاء دین کے ص ۱۱ پر لکھتے ہیں ”ابنیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی تعلیم کے اثر سے جہاں لوگ اللہ واحد قہار کے خدائی کے قائل ہو گئے وہاں سے خداوں کی دوسری اقسام تور خصت ہو گئیں مگر ابنیاء اولیاء شہداء، صالحین، مجازیب، اقطاب ابدال، علماء۔ مشائخ اور ظلل المہیوں کی خدائی پھر بھی کسی نہ کسی طرح عقاید میں اپنی جگہ نکالتی ہی رہیں۔ جاہل دماغوں نے مشرکین کے خداوں کو چھوڑ کر ان نیک بندوں کو خدا بنالیا۔ ایک طرف مشرکانہ پوجا پاٹ کی جگہ فاتحہ زیارت نیاز نذر عرس چڑھادے نشان علم تعزیے اور اسی قسم کے دوسرے مذہبی افعال کی ایک نئی شریعت تصنیف کر لی گئی۔ دوسری طرف بغیر کسی ثبوت علمی کے ان بزرگوں کی ولادت و وفات ظہور و غیاب کرامات خوارق اخیارات تصرفات اور اللہ تعالیٰ کے ہاں ان کے تقربات کی کیفیات کے متعلق ایک پوری میتھا لوگی تیار ہو گئی جو بت پرست مشرکین کو میتھا لوگی سے ہر طرح لگاؤ رکھاسکتی ہے۔ تیسری طرف توسل اور استمداد روحانی اور اکتاب فیض وغیرہ ناموں کے خوشنما پردوں میں وہ سب معاملات جو اللہ اور بندوں کے درمیان ہوتے ہیں ان بزرگوں سے متعاز ہو گئے۔ فرق

صرف یہ ہے کہ ان کے ہاں الہکار علانیہ اللہ دیوتا اور تاریا ابن اللہ کہلاتے ہیں۔ یہ انہیں غوث قطب ابدال اولیاء اہل اللہ وغیرہ الفاظ کے پردوں میں چھپاتے ہیں۔ مولوی مودودی صاحب نے ان عبارات میں حسب ذیل امور پیش فرمائے ہیں۔

(۱) جاہل دماغوں نے انبیاء اولیاء شہدا مجاز یہ اقطاب ابدال علماء مشائخ ظل المیوں کو خدا بنارکھا ہے یعنی ان کے ارشادات کی تعمیل اور ان کی فرمانبرداری گویا ان کو خدا بناتا ہے۔

(۲) ان اللہ کے بندوں کو ماننے والے اور اپنا پیشوائی سمجھنے والے جاہلانہ دماغ رکھتے ہیں یعنی ان کو جاہل تو تسلیم کر سکتا ہے مگر عقلاً آدمی ان کی بات کو ہرگز تسلیم نہیں کرتا۔

(۳) مشرکانہ پوچاپٹ کی صورت اور فاتحہ مروجہ زیارات نذر و نیاز عرس اور بزرگان وغیرہ کی ایک ہی صورت ہے دونوں میں فرق نہیں یعنی جیسے مشرکانہ پوچاپٹ اور اس کی صورت قبیح اور گناہ ہے اسی طرح فاتحہ مروجہ عرس بزرگان دین زیارت وغیرہ بھی کوئی ثواب نہیں ہے بلکہ اللہ تعالیٰ کی نار اضکل کا ذریعہ اور شرعاً حرام ہے۔ دوسرے الفاظ میں یوں خیال فرمائیے کہ دونوں کی حقیقت ایک ہے۔ اور صورت لگ الگ۔

(۴) فاتحہ زیارات وغیرہ ایک نئی شریعت ہے جس کو شریعت محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی تعلق نہیں۔

(۵) بزرگوں کی ولادت ووفات ظہور و عیاب خوارق و کرامات اختیارات تصورات وغیرہ کا شریعت مطہرہ میں کوئی ثبوت نہیں صرف ایجاد بندہ ہے بلکہ یہ ایک میتها لو جی ہے جو کہ مشرکین کی میتها لو جی سے ہمشکل اور برابر ہے۔

(۶) توسل و استمداد روحانی اور اکتساب فیض کے خوشنما پردوں میں وہ تعلق اور رابطہ جو کہ بندوں کا اللہ تعالیٰ سے ہونا چاہئے تھا وہ بندوں کے ساتھ قائم کر دیا گیا یعنی بندوں کے توسل و استمداد اکتساب فیض وغیرہ ناجائز اور غیر صحیح ہے۔

(۷) بت پرست مشرکین جس چیز کو اللہ دیوتا اوتادا بن اللہ کہتے ہیں یہ مسلمان اس چیز کا نام غوث، قطب، ابدال، اولیاء، اہل اللہ وغیرہ رکھ دیتے ہیں یعنی حقیقت میں ایک ہی چیز ہے نام دو ہیں جو دیوتا ہے وہی غوث ہے جو اللہ ہے وہی قطب وغیرہ ہے۔ ناظرین حضرات! آپ ان عبارات مذکورالصدر کے مضمون سے مطلع ہو کر اس نتیجہ پر حتمی طور پر پہنچ گئے ہوں گے کہ جب مودودی صاحب کے خیال میں بزرگان دین اور مقربان بارگاہ صدیقیت کی حقیقت یہ ہے کہ ان کے اندر اور معیودات باطلہ میں کوئی زیادہ فرق نہیں تو دربار الہی میں انکی شاعت و سفارش کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا بلکہ بقول مودودی صاحب بتوں کی طرح ان کی ذات تو خود خطرہ میں ہے۔

اسی کتاب کے صفحہ ۹۷ پر ہے مغربی جاہلیت کے مقابل میں اسلامی تجدید کی اس تحریک کو جو ناکامی ہوئی ہے اس سے پہلا سبق تو ہمیں یہ ملتا ہے کہ تجدید دین کے لیے صرف علوم دینیہ کا حیاء اور اتباع شریعت کی روح کو تازہ کر دینا ہی کافی نہیں بلکہ ایک جامع اور ہمہ گیر اسلامی تحریک کی ضرورت ہے جو تمام علوم و افکار تمام فنون و صناعات اور تمام شعبہ ہائے زندگی پر اپنا اثر پھیلا دے اور تمام روحانی فرقوں سے اسلام کی خدمت لے اور دوسرا سبق جو اسی سے قریب الماخذ ہے یہ ہے کہ اب تجدید کا کام نئی اجتہادی قوت کا طالب ہے۔ محسن وہ اجتہادی بصیرت جو شاہ ولی اللہ صاحب یا ان سے پہلے مجتہدین و مجددین کے کارناموں میں پائی جاتی ہے اس وقت کے کام سے عہدہ بردا ہونے کے لیے کافی نہیں ہے۔ جاہلیت جدیدہ بیشمار نئے وسائل کے ساتھ آئی ہے اور اس کے بے حساب نئے مسائل زندگی پیدا کر دیئے ہیں جن کا وہم تک شاہ صاحب اور دوسرے قدماء کے ذہن میں نہ گزرا تھا۔ لہذا کتاب اللہ و سنت رسول ہی وہ تنہما ماخذ ہے جس سے اس دور میں تجدید ملت کام کرنے کے لیے رہنمائی حاصل کی جاسکتی ہے اور اس رہنمائی کو اخذ کر کے اس وقت کے حالات میں شاہراہ عمل تعمیر کرنے کے لیے ایسی مستقل قوت اجتہاد یہ درکار ہے جسے مجتہدین سلف میں سے کسی ایک کے علوم اور مہناج کی پابندی نہ ہو مگر استفادہ ہر ایک سے کرے اور پرہیز کسی سے بھی نہ کرے۔

قارئین حضرات! اس عبارت مندرجہ بالا سے حسب ذیل امور ظاہر ہوئے ہیں۔

(۱) مغربی جاہیت یا مغربی تہذیب کے بڑھتے ہوئے سیاپ کو روکنے اور غلبہ اسلام کو ظاہر کرنے کے لیے صرف یہ کافی نہیں کہ علوم دینیہ کا احیاء و ترویج اور اتباع شریعت کی روح کو تازہ کر دیا جائے بلکہ ایک جامع وکلی اور ہمہ گیر اسلامی تحریک کی ضرورت ہے جو کہ زندگی کے ظاہری باطنی عملی و نظری شعبوں پر اثر انداز ہو۔ مطلب یہ ہوا کہ علوم دینیہ اور شریعت مطہرہ چونکہ جزوی طور پر حصول ترقی و غلبہ کے ضروریات پر اثر انداز ہے یعنی پاک ناپاک حلال و حرام و حقوق العباد و حقوق اللہ عدل و النصف وغیرہ پر لہذا یہ عام اور کلی غلبہ کا موجب نہیں بن سکتی حالانکہ مودودی صاحب کا یہ کہنا درست نہیں کیونکہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بعثت جملہ اقوام عالم کی طرف تا قیامت ہوئی ہے جیسا کہ قرآن مجید میں فرمایا یٰکُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا۔ (ترجمہ) تا کہ وہ سب جہانوں کو ذرا نہیں۔ اَنَّى رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا۔ بلاشبہ میں تم سب کے لیے رسول ہوں۔ وَآخَرِينَ مِنْهُمْ لَمْ يَلْعَفُوا بِهِمْ اور موجودہ افراد کے علاوہ باقی تمام افراد کے لیے جو کہ ابھی تک موجود نہیں ہوئے نبی بنا کر بھیجا۔ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بُعْدَهُ يُؤْمِنُونَ یعنی قرآن کے بعد کوئی بات پر ایمان لا میں گے۔ فَبِأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَ اللَّهِ وَ آيَاتِهِ يُؤْمِنُونَ یعنی اللہ اور اس کے قرآن کے بعد کوئی کتاب نہیں جس پر ایمان لانے کو کہا جائے ولکن رسول اللہ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ۔ لیکن آپ اللہ کے رسول ہیں اور نبیوں کے ختم کرنے والے یعنی آپ کے احکام تاقیات ہیں الیوم اکملت لكم دینم و اتممت علیکم نعمتی و رضیت لكم الاسلام دینا آج کے دن میں نے تمہارے لیے دین کو کامل کر دیا اور تم پر نعمتیں تمام کر دیں اور اسلام کو تمہارے لیے بھیت دین پسند کیا۔

توجہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بعثت جملہ اقوام عالم کے لیے تاقیامت ہے اور قرآن مجید تاقیامت ضابطہ حیات کائنات ہے۔ اور آپ ﷺ کے بعد کوئی نبی پیدا نہیں ہو گا تو اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ یہ قرآن مجید کلی طور پر اور ضابطہ کی صورت میں ان تمام جزئیات اور امکانی استعدادات پر مشتمل ہے جو کہہ اگئی طور پر ظاہری اور باطنی غلبہ کی تحصیل میں از بس

ضروری ہوں عملی افراط و تغیریط کی وجہ سے بہتر نتیجہ برآمد نہ ہوتا اور بات ہے۔ ”لہذا مودودی صاحب کا بلکہ ایک جامع اور ہمہ گیرائغ“ کہتا جس سے اس مزعومی تحریک اسلامی کا علوم دینیہ اور شریعت کے مفہوم سے ایک الگ مفہوم کے ساتھ اسے زیادہ موثر ظاہر کیا گیا ہے درست نہیں نیز اس سے یہ بھی ظاہر ہوتا ہے کہ اس تحریک کا محرك علوم شرعیہ اور شریعت کے نافذ کرنے والے تمام علماء فقہاء سے زیادہ قابلیت کا مالک ہو گا اور یہ ایک ایسا دعویٰ ہے جو قطعاً قابل قبول نہیں ہو سکتا کما ہوا بظاہر۔

بہر صورت علوم دینیہ اور شریعت مطہرہ کا پورا پورا اتباع اور اس کے ضوابط کلیہ اور قوانین عالیہ کی روشنی میں اگر جزوی ہنگامی ملکی ملی شرعی یا اسی امور متعلقہ کا اتخراج کیا جائے تو آج بھی اسلام کا کلی غلبہ متصور ہو سکتا ہے مگر اگر نیت میں فساد ہو تو ہمارا اپنا قصور ہے۔

ذرا اور تفصیل سے ساعت فرمائیں کہ بقول مودودی صاحب موجودہ دور کی ترقی اور اس جاہلیت کے اسباب و علیں کے متعلق یہ خیال کہ ان کا ائمہ سلف کو وہم تک نہ تھا صحیح نہیں کیونکہ اسلام چونکہ ایک عالمگیر مذہب ہے اور اس کے قوانین تا قیامت ایک عمومی حیثیت رکھتے ہیں تو ضروری ہے کہ اسلام میں وہ تمام اسباب و علیں کو کسی رنگ میں ہوں بیان کردیئے جائیں جن کا تعلق قومی حیات و ممات سے وابستہ ہو چنانچہ قرآن و حدیث میں بطور قوانین کلیہ اور بعض احکام کی جزوی طور پر تشریح کر دی گئی جن کا انسانی فوائد و مضرات سے تعلق تھا حدیث میں بے اعتدالی کرنے والے بعض افراد تک کی تعین کر دی گئی اور ائمہ سلف نے بھی اپنی روحانی قوت اور اپنے کشف و الہام و علم لدنی وغیرہ سے نشاندہی کی جیسے شاہ ولی نعمت اللہ صاحب قدس سرہ اور شیخ اکبر وغیرہ کی عبارات سے ظاہر ہوتا ہے تو پھر یہ کہنا کہ ائمہ سلف کے وہم میں بھی یہ بات نہ تھی بے معنی بات ہے اسی طرح یہ تسلیم کر لینا کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی بصیرت ہر طرح کی جاہلیت کے تاثرات سے واقف تھی کیا اس کا یہ مطلب نہیں کہ آپ نے ہر دور میں جاہلیت کے تاثرات سے محفوظ رہنے کے لیے ہدایات فرمائیں۔ اور اس سے احتراز بچاؤ ضروری قرار دیا اور ظاہر ہے کہ آپ کے ارشاد و مفہومات امت کے پاس پہنچنے تو ان کی

روشنی میں جیسے ہر دور کے مجددین اور ائمہ سلف نے اپنا بچاؤ اور اعداء دین کی مدافعت کی۔ اسی طرح آج بھی ترقی اور بچاؤ کے اسباب و عمل پر اطلاع ہو سکتی ہے مگر اس کے لیے مستقل اجتہادی قوت کا موجود ہونا جو کہ ہر وجہ سے طرز سلف سے اجنبی ہو کسی طرح بھی ضروری ہونا باور نہیں کیا جاسکتا ہے۔ اسی طرح یہ کہنا کہ آج تجدید ملت کا کام مستقل قوت اجتہاد یہ پر موقوف ہے انتہائی زیاتی ہے کیونکہ اگر مستقل سے مراد مجتہد مطلق ہے جیسا کہ باتفاق امت ائمہ اربعہ مستقل قوت اجتہاد یہ کے مالک تھے تو یہ معنی مراد لینا درست نہیں کیونکہ اول توبیہ مرتبہ باتفاق سلف قریباً ختم ہو چکا ہے دوسرا یہ کہ یہ شرط اختراعی اور از قبیلہ ایجاد بندہ معلوم ہوتی ہے ورنہ ائمہ اربعہ کے بعد دیگر مجددین کے لیے بھی یہ ضرورت شدت سے محسوس کی جاتی ہے حالانکہ ایسا نہیں ہوا۔ اسی طرح یہ کہنا بھی غلط ہے کہ استفادہ بلا پر ہیز سب سے ہو سکتا ہے کیونکہ ائمہ مجتہدین اور سابقہ مجددین کے علوم سے گودہ قرآن و سنت سے ہی ماخوذ کیوں نہ ہوں جب بالکل بے نیازی ہو گئی اور وہ کلیّۃ تجدید ملت میں کارآمد ہو ہی نہیں سکتے تو پھر ان سے استفادہ ایک بے معنی بات ہے۔ اسی طرح قرآن و حدیث میں ہر دور میں تجدید ملت کا علاج موجود ہے تو اس کی یہی صورت ہے کہ قرآن و حدیث میں ایک کلی صورت میں علاج امراض مندرج ہے تو جن قواعد مستخرجه کی روشنی میں ہر دور میں علاج ہوتا رہا ان کی روشنی میں آج بھی تجدید ملت کا کام ہو سکتا ہے لہذا کہنا کہ سابقہ اجتہادی قوانین آج کافی نہیں اور نئی جاہلیت کی مدافعت کے لیے نئی قوت مستقلہ اجتہاد یہ کی ضرورت ہے بالکل لغو بات ہے۔ بہر صورت جناب مودودی صاحب اور ائمہ مجتہدین اور مجددین ملت کی قوت نظریہ و عملیہ اور ان کے تصرفات کے قال، ہی نہیں اور مقریان بارگاہ صدیت اغیاث اقطاب اوتاد مشائخ اوتاد وغیرہ کو جاہلیت اولیٰ کے معبدات باطلہ کی طرح سمجھتے ہیں تو بارگاہ الہی میں ان کی سفارش اور شفاعت کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

ناظرین حضرات! یہ ہے جماعت اسلامی اور صالحین کی جماعت کی نظریاتی حد بندی اور اس کا مسئلہ شفاعت سے متعلق عقیدہ جس پر اور کچھ کہنے کی ضرورت نہیں۔ صرف

جماعت اسلامی کے تعارفی سلسلہ میں ایک بات سنتے جائے اور وہ مندرجہ ذیل ہے۔

## جماعت اسلامی کا ابتدائی تصور

حقیقت مراجح ص ۵ شائع کردہ دیوبند اور تنبیہات ص ۹

کتنا خوش آئند ہے وہ عنون جس کو جماعت اسلامی نے اپنے نصب العین کی حیثیت سے پیش کیا ہے یعنی دعوت ایمان بالله نفاق ولضاد سے حیات مومن کو پاک کرنا اور زمام اقتدار کو فساق اور فغار سے لیکر مومنین صالحین کے ہاتھوں دے دینا۔

حاشیہ مکتوبات شیخ الاسلام ص ۳۰ پر ہے: مودودی تحریک جماعت اسلامی کے نام سے ہند اور پاکستان میں چلائی جاری ہے دیوبند، سہارنپور، دہلی، پچلواری شریف، خانقاہ امدادیہ (تحانہ بھون، اعظم گڑھ، لکھو، جو پور مٹو خانقاہ رحمانیہ (مونگیر) سورت، ڈھانچل، بسمی، کانپور، بخارس، داڑہ شاہ اجمل، اللہ آباد وغیرہ کے مفتی صاحبان اور معتمر علماء کی اکثریت اس جماعت کو مسلمانوں کے لیے مضر صحیح ہے اور جمیعت علماء تبلیغی جماعت احرار، مسلم لیگ اور الحدیث جماعتی حیثیت سے تحریک کے اندر مذہبی و سیاسی گمراہیاں پاکر مسلمانوں کو مشورہ دیتی ہے کہ مسلمان اس جماعت سے کنارہ کش رہیں۔ دین کی سلامتی اسی میں ہے۔

ایسے متعدد اقوال علماء پیش کیے جاسکتے ہیں جن میں جماعت اسلامی سے پرہیزو احتراز ضروری قرار دیا گیا ہے۔ لیکن اسی پر اتفاق کرتے ہوئے ہم مضمون کو ختم کرتے ہیں۔ صرف حضرات ابدال اقطاب وغیرہ کے وجود پر جن کی حیثیت کا مودودی صاحب نے نہ صرف یہ کہ انکار کیا ہے بلکہ ان کے بارے میں ناقابل تعریف الفاظ تحریر کیے ہیں جن سے سراسران کی شان میں گستاخی اور بیباکی ظاہر ہوتی ہے۔ بعض احادیث سرور کائنات ﷺ جو کہ ان کے وجود سے تعلق رکھتی ہیں۔ آپ کے صفحہ قلب پر نوٹ کرانا چاہتے ہیں۔

حدیث اقبل: عن عبادة الصامت قال قال رسول الله ﷺ الابدال في امتى للشون بهم تقوم الارض و بهم تمطرون و بهم تنصرون رواه الطبراني

ورواه الحكيم باختلاف يسيراً. (ترجمہ) حضرت عبادہ بن صامت رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا کہ میری امت میں تمیں ابدال ہیں کہ انہیں سے زمین قائم ہے انہیں کی وجہ سے بارش اترتی ہے انہیں کے سبب تھمہیں مدد ملتی ہے اس کو طبرانی نے کبیر میں بسند صحیح روایت کیا ہے۔

حدیث دوم: عن محمد بن عجلان قال قال رسول الله ﷺ فی کل قرن من امتی سابقون وهم البدلاء الصدیقون بهم یسقون وبهم یرزقون وبهم تدفع البلاء عن اهل الارض راه الحکیم فی النوادر. (ترجمہ) محمد بن عجلان سے روایت ہے کہ فرمایا رسول کریم ﷺ نے کہ میری امت کے ہر قرن میں سابق (نیک کاموں میں سبقت لینے والے) لوگ ہیں وہی صدیق ہیں ان کے ذریعہ بارش اور روزی اور انہیں کی وجہ سے زمین والوں سے بلادفع کی جاتی ہے۔

حدیث سوم: عن مکحول عن ابی الدرداء رضی الله عنہم قال ان الانباء كانوا اوتاد الارض فلما انقطعت النبوة ابدال الله مكانہم قوما من امة محمد صلی الله علیہ والہ وصحابہ وسلم.

(ترجمہ) حضرت مکحول حضرت ابو الدرداء رضی اللہ عنہم سے راوی فرمایا انہیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام اوتاد ارض تھے۔ جب نبوة کا سلسلہ ختم ہوا تو امت محمد مصطفیٰ ﷺ سے ایک قوم کو خدا تعالیٰ نے مقرر فرمادیا جن کو ابدال کہتے ہیں۔

حدیث نمبر ۴: عن یزید بن ہارون رضی الله تعالیٰ عنہ قال الابدال هم اهل العلم و قال احمد ان لم يكونوا اصحابه الحديث فمن هم كذا في المواجب. (ترجمہ) یزید بن ہارون فرماتے ہیں ابدال اہل علم ہیں اور امام احمد رحمۃ اللہ فرماتے ہیں اگر اصحاب حدیث نہیں ہیں تو اور وہ کون ہیں۔ اسی طرح مواعظ للدنیہ میں ہے۔

حدیث نمبر ۵: عن عوف بن مالک رضی الله عنہ قال قال رسول

الله عز وجله الابدال في اهل الشام بهم ينصرؤن وبهم يرزقون رواه الطبراني.  
 (ترجمہ) عوف بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ فرمایا رسول کریم ﷺ نے ابدال  
 اہل شام میں ہیں انہیں کی وجہ سے لوگوں کی مدد کی جاتی ہے اور رزق دیا جاتا ہے۔ اس کو طبرانی  
 نے روایت کیا ہے۔

حدیث نمبر ۶: عن انس بن مالک رضی الله عنه قال قال رسول الله عز وجله  
 قال بدلاء امتی اربعون رجلاً اثنان و عشرون بالشام و ثمانية عشر  
 بالعراق کلمامات منهم واحد ابدال الله مكانه آخر فاذا جاء الامر قبضوا رواه  
 روض الرياحين في حكايات الصالحين عن جماعة عن الائمة ورواه الحكيم في  
 النوادر موقوفاً ورواہ ابن عدی في الكامل۔ (ترجمہ) انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے  
 روایت ہے کہ فرمایا رسول کریم ﷺ نے کہ میری امت میں چالیس آدمی ابدال ہیں باعیسی  
 شام میں اور اٹھارہ عراق میں جب ان سے کسی کا انتقال ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی جگہ  
 دوسرے کو مقرر کر دیتا ہے۔ روایت کیا اس کو روض الرياحين في حكايات الصالحين ص ۱۸ اور ائمۃ  
 کی ایک جماعت نے اور روایت کیا اس کو حکم ترمذی نے نوادر الوصول میں ص ۲۹ بطريق  
 موقوف اور روایت کیا اس کو ابن عدی نے۔

حدیث نمبر ۷: عن الكثانی قال النباء للشماۃ والنجاء سبعون والبدلاء  
 اربعون والأخیار سبعة والعمرد اربعة والغوث واحد لمسکن النباء المغرب  
 مسکن النجاء مصر مسکن الابدال الشام والأخیار سیاحون فی الارض  
 والعمد فی ذوايا الارض و مسکن الغوث مکة فاذا عرضت الحاجة من  
 امر العامة ابتھل فیها انباء ثم النجاء ثم الابدال ثم الأخیار ثم العمدان  
 اجیوا والا ابتھل الغوث فلا يتم مسئلته الا تجاذب دعوته رواه الخطیب فی تاريخ  
 بغداد کذا فی الموارد.

(ترجمہ) محدث کتابی روایت کرتے ہیں کہ نقباہ تمدن سو ہیں اور نجاءہ چھو اور ابدال چالیس اور  
اخیار سات اوتاد چار اور غوث ایک ہے اور نقباہ کا مسکن مغرب نجاءہ کا مصر، ابدال کا شام ہے اور  
اخیار زمین میں سیاحت کرتے ہیں اور اوتاد جہات ار بعد میں اور مسکن غوث کہ عمرہ ہے  
اور جب امر عامہ سے کوئی حاجت پیش ہوتی ہے تو نقباہ خلوص دل سے دعا کرتے ہیں۔ پھر نجاءہ  
بھر ابدال، پھر اخیار، پھر اوتاد اگر قول ہو جائے تو فہرہ ورنہ غوث دعا مانجتے ہیں حتیٰ کہ ان کی دعا  
قول کی جاتی ہے۔ روایت کیا اس کو خطیب نے ہرثیغ بخداو میں اسی طرح مواہب للدنیہ  
نام ۳۲ میں ہے۔ نیز زرقانی میں ۳۰۰ حج ۵ میں ہے۔

حضرات یہ ہیں ابدال انتساب اوتاد وغیرہ جن کو حدیث اور محققین علماء نے بیان  
فرما یا ہے جن سے ان کے وجود کا یقین ہو جاتا ہے اور ان کے مقامات اور ان کے تصرفات کی  
نشاندہی ملتی ہے مگر موجودی صاحب ہیں کہ ایک جنہیں قلم سے سب کچھ بدل کر رکھ دیا ہے۔ اللہ  
 تعالیٰ بدانست فرمائے اور ادب بخشنے۔ (آمن)

## مسئلہ شفاعت اور خاکساری جماعت

ناظرین بحکم! خاکساری جماعت جس کی بنیاد علامہ عنایت اللہ صاحب نے رکھی تھی وہ ہر مرحلہ پر بزم خود اسلام کی خیر خواہ بن کر میدان عمل میں اتر آتی ہے اور سمجھتی ہے کہ اسلام کی خدمت جس انداز پر ہم کر رہے ہیں وہی حقیقتہ اسلام ہے اور باقی تمام مسلمان حقیقت میں مسلمان نہیں۔ چند حاجات حسب ذیل ہیں جن سے اس جماعت کی حقیقت اور اس کا شفاعت سے متعلق عقیدہ بھی ظاہر ہو جائے گا۔

○ علامہ صاحب لکھتے ہیں۔ قرآن مجید حدیث سے مستغنی ہے۔ تذکرہ اردو ص ۳۶ و ۳۷۔

○ علوم خادمہ قرآن سے قرآن کے نکڑے کر دیئے گئے ہیں اور مروجیں علوم خدا ہو گئے ہیں۔ تذکرہ اردو ص ۳۵

○ اور بوجہ اختلاف قرآن کے مسلمان سو فیصدی منکر ہیں۔ تذکرہ اردو ص ۳۵  
فقہ حدیث تفسیر وغیرہ سے قرآن کی تحریف کی گئی ہے۔ تذکرہ اردو ص ۳۳

○ حدیث دو سو سال کے بعد..... بیرحم اور ناقد رشناس امت عرب کے خدا کو چھوڑ پرستش رسول میں مصروف ہو گئی الاصلاح مورخہ ۲۹ مارچ ص ۳۵ کالم ۸۔

○ آپ کو امت نے اپنے اقوال و افعال میں بت بنا یا حالانکہ وہ محض قاصد تھے۔  
تذکرہ اردو ص ۹ دیباچہ

○ معجزات بالنظر الالیاظاہ تماشہ گردی ہے۔ تذکرہ اردو مقدمہ ص ۸۵

○ موجودہ یا گذشتہ قائد سب دوزخی ہیں۔ ص ۶۱

○ سب مطیع و مطاع جہنمی ہیں۔ ص ۳۵

○ خنی، مالکی، شافعی، کہلانے والے سب مشرک ہیں۔ الاصلاح ۱۵ اپریل کالم ۲ ص ۵  
علامہ صاحب لکھتے ہیں: شیعہ، سنی مقلد غیر مقلد وغیرہ سب جہنم کی تیاری  
ہے۔ اردو دیباچہ ص ۶۰

○ بت پرست اور ہزاروں خداوندوں کو پوجنے والے موحد اور عابد خدا ہیں۔ تذکرہ

اردو دیباچہ ص ۹۹

○ بت پرستوں کو مشرک کہنا اندھا پن ہے۔ الاصلاح ۲۹ مارچ سہ کالم ۳ ص ۲

○ قیامت کے حالات بے سند قصے ہیں۔ قبر کا عذاب مظنوں ہے تو بہ استغفار طہارت

وغیرہ کے بناؤٹی اصل ہیں۔ مقدمہ اردو ص ۶۰

○ مردار سور کا گوشت اور حرام شے کا تناول صرف مضر صحت ہے روحانیت پر غیر موثر

ہے۔ تذکرہ اردو ص ۲۱۷

○ ایمان قولِ محض غلط ہے۔ تذکرہ عربی ص ۱۱

○ آپ ﷺ حیات النبی نہیں ہیں۔ تذکرہ اردو ص ۷۵

○ ناظرین حضرات! خاکساری جماعت کے یہ اعتقادیات اور نظریات ہیں جن کے  
پیش نظر شفاعت کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا کیونکہ یہ شفاعت تو قیامت کے اقرار اور بعض  
حضرات کے بارگاہِ الہی میں مقبول و منظور ہونے کی بنا پر ثابت ہو سکتی ہے اور جب یہ سب کچھ  
ہی ختم تو شفاعت کیسے اور کس سے اور کس کے لیے؟

### شفاعت پر اعتراضات و جوابات

سوال ۱: متعدد آیات و احادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ خدا تعالیٰ کے ہاں کسی کی شفاعت  
نہیں چنانچہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ابتدائی تبلیغ ہی میں اپنی لخت جگر خاتون  
جنت فاطمہ رضی اللہ عنہا کو فرمادیا کہ بیٹی عمل کیے جاؤ میں تم سے اللہ تعالیٰ کے  
عذاب کو ٹال نہیں سکتا۔ پس جب آپ نے ہی اپنی بیٹی کو یہ فرمادیا تو شفاعت

ختم ہو گئی۔

جواب: ایسی آیات و احادیث جن سے شفاعت کی نظر معلوم ہوتی ہے ان میں کفار نا نہجار مراد ہیں اور حضرت فاطمہ زہرا رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے بھی یہی کہا جا رہا ہے کہ اگر تم ایمان نہ لاؤ تو تمہاری شفاعت نہ ہوگی اور یہی وجہ ہے کہ بہت سے مقامات پر حرف الکہر استثناء کر دیا ہے یعنی اللہ کی اجازت سے شفاعت ہوگی اور بتا دیا کہ عدم شفاعت صرف عدم ایمان کی صورت میں ہے۔

سوال ۲: اگر پیغمبروں اور مقربوں کی سفارش کی وجہ سے خدا جنت دیدے تو اس کا طرفدار ہونا ثابت ہوتا ہے کہ جو کہ عدل و انصاف کے بالکل خلاف ہے۔

جواب: اللہ تعالیٰ کی نعمت بعض کو بعض کے ذریعہ پہنچی ہے اور بیشک اللہ تعالیٰ اپنے مقبول بندوں کا طرفدار ہے ظاہر ہے کہ اچھوں کی طرفداری کرتا یک امر مستحسن ہے اور قابل تعریف دیکھو سورج کے ذریعہ روشنی اور مالدار کے واسطے بھیک ملتی ہے۔ اسی طرح کسی کے ذریعہ جنت مل سکتی ہے۔

سوال ۳: کفار مکہ اپنے بتوں کو اپنا شفیع مانتے تھے اور قرآن نے اس عقیدہ کو کفر قرار دیا ہے۔ بہت سی آیات اس پر شاہد عدل ہیں پس مسلمان پیغمبروں ولیوں وغیرہ کو شفیع مان کر کافر ہو رہے ہیں۔

جواب: کفار غیر ماذون کو بلکہ اعداء اللہ کو شفیع مان کر کافر ہوئے یعنی بتوں کو اور مسلمان ان محبو بولوں کو شفیع مانتے ہیں جن کو رب نے شفیع بنایا ہے نیز کافر دونوں کی شفاعت مانتے تھے اور سمجھتے تھے کہ رب تعالیٰ کو بتوں کی شفاعت مجبور امامی پڑے گی کیونکہ وہ اس کی خدائی میں دخیل ہیں لہذا وہ کافر تھے اور مسلمان مقبولان اللہ کی شفاعت بالاذن شفاعت بالعزت شفاعت بالوجاهت عطا میں مانتے ہیں نیز کافر بتوں کی عبادات کرنے کی وجہ سے کافر ہے۔ قرآن میں مانعدهم الالیقر بونا (ترجمہ) ہم ان کی عبادات مغضّ نہ صولتے۔ کے لیے ۔۔۔ اور مسلمان کسی

غیر اللہ کی عبادت نہیں کرتے۔

**سوال ۴:** شفاعت کے عقیدہ سے مسلمان بدل بن جائیں گے کیونکہ شفاعت پر اعتماد کر کے عمل سے غفلت کریں گے۔

**جواب:** یہ اعتراض ایسا ہے جیسا کہ آریہ کرتے ہیں کہ توبہ سے بندہ بدل ہو جاتا ہے موات! شفاعت سے امید بڑھے گی۔ اور اللہ سے اشتیاق عمل اور زیادہ ہو گا۔

**سوال ۵:** ہم بھی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے لیے رحمت کی دعا مانگتے ہیں اور ان پر درود پڑھتے ہیں گویا اللہ تعالیٰ سے ان کے لیے رفع درجات کی شفاعت کرتے ہیں تو ثابت ہوا کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام ہمارے سفارشی اور ہم آپ کے سفارشی۔ فانقلب المقصود۔

**جواب:** دونوں دعاؤں میں بڑا فرق ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی دعا سے ہمارے بیڑے پار ہوں گے اور ان کی دعا کے بغیر ہمارا کام نہیں چل سکتا اور ہماری دعا ان سے بھیک مانگنے کے لیے ہے جیسا کہ سخنی کو دعائیں دے کر بھیک مانگی جاتی ہے۔ اسی لیے قرآن نے جہاں درود پڑھنے کا حکم دیا ہے وہاں پہلے ہی فرمادیا کہ ہم نبی علیہ الصلوٰۃ والسلام پر رحمتیں بھیج رہے ہیں تم بھی ان کے لیے دعا کیا کرو یعنی تمہاری دعا پر رحمت الہی موقوف نہیں پہلی قسم کی دعا شفاعت ہے اور دوسری بھیک مانگنا ہے لہذا حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام ہمارے شفیع ہیں اور ہم ان کے بھکاری۔

**سوال ۶:** شفاعت ایک حیلہ کے طور پر ہو گی کہ اللہ تعالیٰ مغفرت کے لیے ایک حیلہ بناتا ہے یعنی کسی کو الہام کر دیتا ہے تاکہ وہ سفارش کرے۔

**جواب:** یہ شفاعت با بوجاہت شفاعت بالمحبۃ شفاعت بالاذن ہر طرح کی ہو گی کہ اللہ تعالیٰ کے دربار میں انسان کے لیے وجہت وغیرہ سب ثابت ہے۔ چنانچہ قرآن مجید میں ہے الْعِزَّةُ لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ۔ (ترجمہ) عزت اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول اور ایمانداروں کے لیے ہے۔ "موی علیہ الصلوٰۃ والسلام کے متعلق فرمایا:

وَكَانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيهًا۔ (ترجمہ) "حضرت موسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام اللہ تعالیٰ کے دربار میں بڑے باوجاہت ہیں،" اور حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام وَجِيهًا لِلَّدُنْهَا وَالْآخِرَة (ترجمہ) حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام دنیا و آخرت میں وجیہہ تھے۔ قرآن مجید میں ہے۔ يُجِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ..... رضی اللہ عنہم وَرَضوا عَنْهُ۔ اللہ تعالیٰ ان سے محبت کرتا ہے اور وہ اللہ سے محبت رکھتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ان سے راضی اور وہ اللہ تعالیٰ سے راضی ہیں۔ وَهَذَا الْجَبَلُ يَحْبَنا وَنَحْبُه (ترجمہ) اور یہ ایسا پہاڑ ہے کہ ہم اس سے محبت رکھتے ہیں اور وہ ہم سے محبت کرتا ہے نیز وہ اپنے پیاروں کی بات مانتا ہے اور ناز برداری کرتا ہے۔ ..... حدیث میں ہے کہ میری امت کے بہت سے پریشان اور پر اگنڈہ حال ایسے ہوں گے کہ اگر وہ اللہ کی قسم کھالیں تو اللہ تعالیٰ ان کی قسم پوری فرمادیتا ہے یعنی اگر وہ قسم کھالیں کہ فلاں کو جنت میں لیجاوں گا تو خدا تعالیٰ ضرور جنت میں بھیج دیتا ہے۔ جیسے چھوٹے بچے اور جیسے کہ موسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے کہا اِنْ هُوَ الْفَتَنَک یعنی اے اللہ یہ کام مخصوص تیراہی فتنہ ہے۔" یہ ناز برداری کے طور پر کہا۔

### شفاعت بالاذن کا معنی

شفاعت بالاذن کا معنی یہ نہیں کہ ہر مجرم کے لیے اذن سفارش حاصل کیا جائے یا اللہ تعالیٰ خود بخشنا چاہے اور بہانہ کے طور پر جناب مصطفیٰ ﷺ کو اشارہ فرمائے بلکہ معنی ہیں ہے کہ کسی کو دربار الہی میں بغیر اجازت بولنے کی جرأت اور اجازت نہ ہوگی۔ معزز حضرات کو عام اجازت ہوگی کہ وہ جس مسلمان کی چاہیں سفارش کریں اور بخشنا لیں اور جس کو عذاب دینا مقصود ہوگا اس کی طرف جناب محمد مصطفیٰ ﷺ کا خیال ہی نہ جائے گا۔ یہ سب با تین تعالیٰ کی عطا سے ہیں نہ کہ دھونس سے۔

## مسئلہ شفاعت اور تبلیغی جماعت

ناظرین کرام! سر زمین پاک و ہند میں ایک جماعت تبلیغی جماعت کے نام سے مشہور و معروف ہے۔ بظاہر یہ جماعت تبلیغ اسلام اور دینی نشر و اشاعت کے لیے بہترین جماعت معلوم ہوتی ہے۔ سفر حضرت میں ان کا خلوص واپس پر کیف دکھائی دیتا ہے ان کا قول و فعل عبادت ہی دکھائی دیتا ہے جس سے عوام پر کیا خواص پر بھی ان کے زہد و خلوص کا اثر پڑتا ہے اور ان کا طرز عمل مثلی شکل بن کر ایک خاص تاثر پیدا کرتا ہے۔ ہم چاہتے ہیں کہ ان کا نظریہ بھی شفاعت سے متعلق پیش کر دیا جائے۔ مگر قبل اس کے کہ ہم اس مسئلہ سے متعلق ان کے نظریہ کو پیش کریں چاہتے ہیں کہ اس جماعت کے بانی سے روشناس کرا دیا جائے کیونکہ جماعت کے قول و فعل سے جماعت کے افراد ضرور متاثر ہوتے ہیں جیسا کہ دیوبندی جماعت کے شیخ الاسلام مولوی حسین احمد صاحب نے کہا ہے۔

محترما! جب کوئی تحریک کسی شخص کی طرف منسوب ہوگی تو وہ قبلہ توجہ ہو گا اور اس شخص کے عقائد و اخلاق کا اثر ممبروں پر قطعی طور پر پڑے گا۔

## تبلیغی جماعت کے بانی کا تعارف

تبلیغی جماعت کے بانی مولوی محمد الیاس اختر ہیں جو کہ مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی دیوبندی کے شاگرد رشید ہیں۔ مولوی الیاس کی نانی صاحبہ آپ پر بہت شفیق تھیں فرمایا کرتی تھیں کہ اختر! مجھے تجھ سے صحابہ کی خوشبو آتی ہے کبھی پیٹھ پر شفقت اور محبت سے ہاتھ رکھ کر فرماتیں کیا بات ہے کہ تیرے ساتھ مجھے صحابہ کی سی صورتیں چلتی پھرتی نظر آتی ہیں۔

(دینی دعوت ص ۳۲)

مولوی الیاس صاحب نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد کتنم خیر امامہ، الایہ کی تفسیر خواب میں یہ القا ہوئی کہ تم مثل انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے لوگوں کے واسطے ظاہر ہو گے۔ (ملفوظات ص ۱۵)

آپ فرماتے ہیں اگر حق تعالیٰ کسی کام کو لینا نہیں چاہتے تو چاہے ابニアء بھی کتنی کوشش کریں تب بھی ذرہ نہیں مل سکتا اور اگر کرنا چاہیں تو تم جیسے ضعیف سے بھی وہ کام لے لیں جو ابニアء سے بھی نہ ہو سکے۔ (مکاتیب الیاس ص ۱۰۸)

ثابت ہوا کہ مولوی الیاس صاحب دیوبندی ہیں اور یہ کہ آپ کے نظریات خاص مقاصد کے حامل ہیں اور حقیقت یہ ہے کہ تبلیغی جماعت نجدی وہابی عقائد کی ایک تحریک معلوم ہوتی ہے۔ ان کے اعمال و عقائد نجذبوں کے ساتھ کلی مشاہد رکھتے ہیں بلکہ متعدد ہی معلوم ہوتے ہیں اسلامی تبلیغ کا صرف لبادہ اوڑھ رکھا ہے تاکہ اس کے ذریعہ سے بھولے عوام کو عقائد صحیح الہست سے پھیر کر پورا موحد اور نجدی بنایا جائے جیسا کہ آئندہ ظاہر ہو گا۔

**نوت:** تبلیغی جماعت کے متعلق جو کچھ لکھا گیا ہے اس کا اکثر حصہ کتاب تبلیغی جماعت حقائق و معلومات کے اجائے میں ارشد القادری شائع کردہ مکتبہ جام نور فیض العلوم جمشید پور بہ بارے لیا گیا ہے۔

## تبلیغی جماعت کی پالیسی

تبلیغی جماعت کے سابق مرکزی امیر اور مولوی الیاس صاحب کے فرزند و جانیش مولوی محمد یوسف صاحب نے اپنے ایک مکتب میں تبلیغی جماعت کی مذہبی پالیسی کا ان لفظوں میں اعلان کیا ہے۔ ہمارا تبلیغی کام صرف عمل صالح کے لیے نہیں ہے بلکہ اول یہ ایمانی تحریک ہے اور بعد میں عمل صالح کی ہے۔ اب تک ۲۰ و ۲۵ سال کے تجربہ سے یہی معلوم ہوا ہے کہ شرکیہ رسماں (یعنی میلاد و قیام فاتحہ عرس وغیرہ) اور گناہوں کے چھیڑنے سے لوگ رسماں اور گناہوں کو چھوڑتے نہیں لیکن اگر ان کو ساتھ لیکر جماعتوں میں پھرایا جائے اور ان کے سامنے کلمہ طیبہ کا صحیح مطلب اور مطالبہ سامنے آتا رہے تو رسماں اور گناہوں کو خود بخود چھوڑ دیتے ہیں۔ یہ ہمارا تجربہ ہے اس کو کیسے جھٹلا دیں۔

(قلمی مکتب بقلم محمد عاشق الہی مدرسہ کا شف العلوم نظام الدین دہلی۔)

ناظرین ملاحظہ فرمائیں کہ اس اعلان میں یہ ظاہر کیا گیا ہے کہ صحیح عقیدہ پہلے ضروری ہے اور عمل بعد میں ہو گا جیسا کہ حقیقت بھی یہی ہے کہ صحت عمل کے لیے عقیدہ کا درست ہونا ایک بنیادی اور معیاری حیثیت رکھتا ہے اور یہ بھی بتایا گیا ہے کہ جماعت کے پیش نظر عمل سے برقی رسموں اور گناہوں جیسے میلاد وغیرہ کو مٹانا ہے۔

### تبیینی جماعت کی ضرورت

کتاب و سنت کی روشنی میں بہت سے اسلام کے خلاف دشمنان اسلام کی تحریبی سازشوں کی نشاندہی ملتی ہے کہ انہوں نے اسلام کو پفریب اور خطرناک حیلہ سازیوں سے نجما دکھانے بلکہ اس کو تباہ کرنے کی بیشمار کوششیں کی ہیں کہ اگر گہری نظر سے مطالعہ کیا جائے تو بہت سی ایسی جماعتوں میں منکشف ہو جائیں گی جن کا سلسلہ ارتباط کسی مکار و عیار دشمن سے متصل معلوم ہو گا۔ مثلاً حکومت برطانیہ کو اس نے اسلام دشمنی کا جو مظاہرہ ملک عرب وغیرہ مشرق وسطی میں کیا اور کر رکھا ہے اس کے لیے گو صرف تفرقی باہمی کافی تھی مگر اس نے خلافت اسلامیہ کو ختم کرنے کے لیے اسباب مہیا کیے باہمی آؤزیزیں قائم کر دیں ان کو کئی حصوں میں تقسیم کر کے ابدی تفرقی پیدا کر دی اور بعضوں کو زائد امداد دے کر حکومت و اقتدار کی امید دلادی اور دیگر حریبے اور حیلے بتائے کہ مسلمان کی عزت و حرمت حتیٰ کہ ان کے وجود تک ختم کرنے کو اسلام و ایمان سمجھا جانے لگا جیسا کہ نجدی اقتدار میں ہوا۔

اسی طرح ہندوستان میں مسلم آبادی کی آبادی اور اس کا اتحاد و اتفاق برطانیہ وغیرہ دشمنان اسلام کو کب گوارا ہو سکتا تھا لہذا مسلمانوں کے اتحاد و اتفاق کو ان کے مذہب و سیاست کو حتیٰ کہ ان کے وجود کو پامال کرنے کی اور ختم کرنے کی سوجھی اور اس کے لیے سازشوں کا جال پھیلانے کی ٹھانی لہذا اول جناب مرزا غلام احمد قادریانی کو اس کے لیے تیار کیا اور اس سے ہر طرح رعایت و اعانت کا وعدہ کیا جس کا مرزا صاحب نے خود اقرار کیا اس سلسلہ میں مرزا صاحب کے الفاظ حسب ذیل ہیں۔

مرزا صاحب لکھتے ہیں کہ "میں اپنا کام نہ کر میں اچھی طرح چلا سکتا ہوں نہ میں  
میں نہ رہم میں نہ شام میں نہ ایران میں نہ کامل میں مگر اس گورنمنٹ میں جس کے اقبال کے  
لئے دعا کر رہوں تبلیغ رسالت ج ۲۹ ص ۲۹۔

"دری چک لکھتے ہیں۔" بے اختیار دل میں یہ بھی خیال گزرا ہے کہ جس گورنمنٹ  
کی احاطت اور خدمت گزاری کی نیت سے ہم نے کتنی کتابیں مختلف جہاد اور گورنمنٹ کی  
احاطت میں لکھ کر دنیا میں شائع کیں اور کافر و غیرہ اپنے ہام رکھوائے اسی گورنمنٹ کو اب تک  
محروم رہیں کہ ہم رات و دن کیا خدمت کر رہے ہیں۔ میں یقین رکھتا ہوں کہ ایک دن یہ  
گورنمنٹ والیہ ضرور مہری خدمات کی قدر کرے گی۔ (تبلیغ رسالت ج ۲۸ ص ۲۸)

ماقرین ملاحظہ فرمائیے۔ ان عمارات سے کس قدر واضح ہوتا ہے کہ مرزا صاحب  
خداؤنڈ کریم اور رسول کریم ﷺ کو مہوز کر ایک دشمن اسلام کو دنیا و اغراض کے حصول کے لئے  
دین و اسلام سب کو کہہ قربان کر رہے ہیں اور دنیا مردار کے مقابلہ میں اخروی حیات طیبہ اور  
چاودا نہ زندگی کو تذکر کر رہے ہیں اور نہ یہ اس میں شبہ باقی رہتا ہے کہ ان اقراری بیانات  
کے بعد کیسے یقین نہ کیا جائے کہ مرزا صاحب کی جماعت گورنمنٹ برطانیہ کے زیر سیاہ پروان  
چڑھی مگر دشمن عمار کا ملاحظہ فرمائیے کہ بھیادر کر دہمان سے بچپے ہٹ کیا اور یہ جماعت  
مرزا یہ اسلامی لبادہ اوزہ کر لے کیا ایک نئے فرقے کی جیش سے نہ ہب کی سمع سے ابھر  
آئی اور ترقی کرتے کرتے آج دنیا کی سب سے بڑی تبلیغی جماعت بن گئی جیسا کہ ہفت  
روزہ "ہماری زبان" ملی گزہ رتیڑا ز ہے۔

" موجودہ زمانہ میں احمدی جماعت (قادیانی جماعت) نے منظم تبلیغ کی جو مثال  
قام کی ہے وہ حیرت انگیز ہے لنزیخ مساجد اور ہمارے کے ذریعہ یہ لوگ ایشیا یورپ افریقا  
امریکہ کے دور دراز گوشوں تک اپنی کوششوں کا سلسہ قائم کر چکے ہیں جس کی وجہ سے غیر مسلم  
جماعتوں میں ایک گونہ اضطراب پایا جاتا ہے۔ کاش دوسرا لوگ بھی ان کی مثال سے سبق  
لئے۔" (ہماری زبان ص ۲۳ دسمبر ۱۹۵۸)

## ”تبیینی جماعت“ کا ابتدائی وجود اور حکومت بر طائیہ کی

### طرف سے مالی امداد

برادران ملت! ہندوستان میں مسلمانوں کے ملی اور ملکی اتحاد کو توڑنے کے لیے غالب انگریزوں کا یہ پہلا مورچہ تھا جو نہایت کامیاب ہوا لیکن چونکہ قادریانی جماعت اپنے واضح اور کھلے ہوئے امتیاز (اجراء نبوت یا انکار ختم نبوة) اور چونکا دینے والے نام و نشان کی وجہ سے عام مسلمانوں میں موثر ہابت نہیں ہو سکتی تھی جس سے انگریزوں کا کامل تفریقی و تباہی کا مقصد پورا نہیں ہو سکتا تھا۔ لہذا ان کو ایک ایسی مذہبی تحریک کی ضرورت پیش آئی جس کے چلانے والے اپنے ظاہر کے اعتبار سے مسلمانوں میں ایک خاص وجاہت اور اثر درسون رکھتے ہوں تاکہ ان کے ذریعہ سے عام مسلمانوں کو ملی و ملکی تفرقی و انتشار کے مہلک مرض میں ابدی اور دائمی طور پر بچتا کیا جائے۔ چنانچہ اس مقصد کو پورا کرنے کے لیے انگریزوں نے مالی امداد کا افادہ اور سہارا دے کر مولوی الیاس صاحب کو بھرا کیا جیسا کہ دیوبندی جمیعت علماء کے ناظم اعلیٰ مولوی حفظ الرحمن نے اپنے ایک بیان میں خود اس کا اقرار و اعتراف کیا ہے جیسا کہ مکالمۃ الصدرین کا مرتب ان کی ایک گفتگو کا ایک سلسلہ نقل کرتے ہوئے لکھا ہے۔ اسی ضمن میں مولانا حفظ الرحمن صاحب نے کہا کہ مولانا الیاس کو تبلیغی تحریک کے ابتداء میں حکومت کی طرف سے کچھ روپیہ ملتا تھا پھر بند ہو گیا۔ (مکالمۃ الصدرین ص ۸۸ شائع کردہ دیوبند)

ملاحظہ فرمائیے کہ مذہب کے نام پر کسی تحریک کو چلانے سے دشمن اسلام کی مالی امداد کا موجب اور علت اور کیا ہو سکتی ہے کہ ایک مذہب کو دوسرے سے بکرا اور لڑا بھڑا کر اہل مذہب کی روحانی اخلاقی اجتماعی قوتوں کو انتہائی نقصان پہنچایا جائے بلکہ ان کو ختم کیا جائے۔

### لٹریچر اور مواد مہیا کرنے کا سودا

اسلام کے نام پر ایک تبلیغی جماعت کی بنیاد رکھنے کے بعد طے شدہ اصول وضوابط

کی روشنی میں کام کرنے کے لیے ایسے فکری و نظری مواد کی ضرورت تھی جو ذہن نشین ہونے کے بعد ایمانی چمک و دمک کو تختہ کر دے اور اہل اسلام میں مذہبی خانہ جنگلی کا ایک ایسا سلسلہ شروع کر دے جو کبھی ختم نہ ہونے پائے چنانچہ اس کی تتحمیل کے لیے مولوی اشرف علی تھانوی کی قلمی خدمات حاصل کی گئیں جیسا کہ اس کا بھی مکالمۃ الصدرین ص ۱۱ پر مولا نا شبیر احمد عثمانی دیوبندی کا یہ بیان نقل کیا گیا ہے کہ انہوں نے مولوی حفظ الرحمن کو مخاطب کرتے ہوئے کہا۔ دیکھئے مولا نا اشرف علی تھانوی رحمہ اللہ علیہ یہ ہمارے آپ کے مسلم بزرگ و پیشوائتھے۔ ان کے متعلق بعض لوگوں کو یہ کہتے ہوئے سن گیا کہ ان کو چھ سو روپیہ ماہوار حکومت کی جانب سے دیے جاتے ہیں۔ اور یہ ظاہر کہ حکومت برطانیہ نہ ان کی مرید کہ نذرانہ سمجھا جائے نیز مولا نا بظاہر نذرانہ کے دیے بھی مخالف تھے اور نذرانہ ہو بھی کیسے سکتا ہے کہ نذرانہ ایک آدھ بار پیش کیا جاتا ہے نہ یہ کہ ماہ بماہ تو پھر اس کا سبب بجز اس کے اور کیا ہو سکتا ہے کہ وہ ایک طے شدہ معاملہ اور خدمات کا معاوضہ تھا۔

ہو سکتا ہے کہ کوئی یہ کہ کہ مولا نا صاحب ناجائز طور پر مذہبی تفریق اور باہمی آدیروں کے لیے کسی حکومت سے کوئی رقم وصول کریں یہ کسی دنیادار کا کام تو ہو سکتا ہے کہ ناجائز امر پر کسی سے کچھ لے لے مگر مولا نا سے توقع نہیں ہے لہذا مولا نا تھانوی کا خود بیان نقل کیا جاتا ہے کہ ”ایسی بات جوان کے نزدیک اور ان کے مذہب میں ناجائز ہوتی ہے اس پر وہ کسی قسم کا معاوضہ لینے میں کوئی جھگٹ محسوس نہیں کرتے۔“ دیکھئے تھانوی صاحب اس زمانہ میں جب کہ وہ مدرسہ جامع العلوم کانپور میں مدرس تھے مجالس میلاد وغیرہ میں خود حاضر ہو جاتے صلوٰۃ وسلام دعا و قیام سب کچھ کر جاتے حالانکہ وہ ان چیزوں کو ناجائز سمجھتے تھے۔ سنئے آپ فرماتے ہیں.....”نیز وہاں میں نے بدلوں شرکت میلاد قیام کرنا قریب بمحال دیکھا اور منظور تھا وہاں رہنا کیونکہ منفعت بھی ہے کہ مدرسہ سے تنخواہ ملتی ہے۔

(سیف یہمانی مصنفہ مولوی منظور نعمانی ص ۲۲)

ملاحظہ ہو کہ تھانوی صاحب نے صرف چند چیزوں کی خاطر اپنے مذہب اپنے ضمیر

اور اپنے اعتقاد کا کس طرح خون کیا ہے۔ اگر تھانوی صاحب کو اپنا دین اور اپنا مذہب پیارا ہوتا تو خدا تعالیٰ کی زمین وسیع تھی اور کسی جگہ جا کر اپنے مذہبی تقاضوں کو پامال کیے بغیر وہ رزق حاصل کر سکتے تھے۔ لیکن اگر کسی کی نگاہ سکھ رائج وقت ہی اگر سب کچھ ہو تو پھر عقیدہ اور مذہب کیا وہ تو اپنے آپ کو بھی بیچ سکتا ہے۔ تو اب اگر تھانوی صاحب اسی انداز سے حکومت برطانیہ سے کچھ ماہوار وظیفہ حاصل کریں تو عین ممکن اور جائز ہے کہ آخر مالی منفعت ہے۔

اور ملاحظہ ہو تھانوی صاحب نے فرمایا کہ میں دعوت اور ہدیہ میں حلال و حرام کو زیادہ نہیں دیکھتا کیونکہ میں متqi نہیں ہوں۔ (کمالات اشرفیہ ص ۲۰۶)

خیال فرمائیے کہ جب دعوت اور ہدیہ میں حلال و حرام کا زیادہ خیال نہ کیا گیا تو اس دعوت و ہدیہ میں ہو سکتا ہے کہ کوئی قابل اعتراض چیز موجود ہو تو کیا زہد اور تقوی اور بزرگی اور قد و ایمت مفتی مجدد و حکیم الامت وغیرہ ہونے کا بھی تقاضا ہے؟

اور سنئے مولوی تھانوی صاحب کے ملفوظات کے مرتب مولوی خواجہ عزیز الحسن لکھتے ہیں۔ حضرت تھانوی نے احقر کو مخاطب کر کے فرمایا کہ دیکھئے کہ میرا (تاریخی نام) مکر عظیم ٹھیک ہے یا نہیں۔ میں آخر شیخزادہ ہوں شیخزادے بڑے فطرتی ہوتے ہیں مجھے بھی فطرتیں بہت آتی ہیں۔ (حسن العزیز ج ۱۳)

ظاہر ہے مکر خطرناک عیب ہے تو پھر مکار و فطرتی آدمی کی آدیزشیں کیسی ہوں گی۔

اکثر باتیں اس سے ممکن ہو سکتی ہیں۔

پھر اور سنئے۔ تھانوی صاحب جن دنوں مدرسہ جامع العلوم کا پنور میں مدرس تھے انہی دنوں کا واقعہ ہے کہ محلے کی کچھ عورتیں فاتحہ کرانے کے لیے مشھائی لیکر آئیں تھانوی صاحب کے طلبہ نے فاتحہ دینے کی بجائے مشھائی لیکر خود کھالی (اس پر فاتحہ نہ پڑھی) اس پر براہنگامہ ہوا۔ تھانوی صاحب کو خبر ہوئی تو وہ آئے اور انہوں نے لوگوں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا۔ ”بھائی یہاں وہاں“ رہتے ہیں۔ یہاں فاتحہ نیاز کے لیے کچھ مت دیا کرو۔ (اشرف السوانح ص ۲۵ ج ۱)

مخدود خاطر فرمائے کہ مولوی تھانوی صاحب نے کتنے اچھے تاثرات اپنے طلبہ میں پیدا کر رکھے ہیں کہ جس کو ناجائز سمجھتے ہیں رسم شرک قرار دیتے ہیں اسی کو خود کھا جاتے ہیں اور تھانوی صاحب ہیں کہ اس پر طلبہ کو کچھ نہیں کہتے لیکن حقیقت واضح ہے کہ جب تھانوی صاحب خود ایسی احتیاط کو پسند نہیں فرماتے تو ان کے طلبہ ایسی چیزوں سے کس طرح محتاط رہ سکتے ہیں۔

بہر حال مولوی تھانوی صاحب اگر کسی حکومت کو خوش کرنے کے لیے کسی ناجائز بات پر اگر کسی نوعیت کا کچھ معاوضہ لے لیں تو بالکل مستبعد نہیں اور حقیقت یہ ہے کہ تھانوی صاحب کو خرید و فروخت سے اور کسی سے کچھ لینا اور کچھ دنیا تھانوی صاحب کی ایک فطرت ہو گئی تھی کہ اس میں کوئی باک محسوس نہیں فرماتے تھے۔ چنانچہ ایسی تمنا کا اظہار فرمایا کرتے۔ ارشاد فرماتے۔ اگر میرے پاس دس ہزار روپیہ ہو سب کو تخواہ کر دوں پھر خود ہی سب کے سب وہابی بن جائیں۔ (الافاضات الیومیہ ص ۶۷ ج ۳)

ملاحظہ فرمائے وہابیت کا سوز و گداز اور عشق کہ تخواہ دیکر کسی کو ایماندار بنانے کی تو خواہش پیدا نہیں ہوئی ہاں مسلمانوں کو وہابی بنانے کی تمنا سے جگر سوکھتا رہا کاش تخواہ دے کر کسی کو تھانوی صاحب مسلمان بنانے کی آرزو کرتے کہ کچھ ثواب ملتا۔

### دوا یجنبٹوں اور کارکنوں کا باہمی رشتہ

اوپر مذکور ہوا کہ انگریزوں نے اس تبلیغی تحریک کے ذریعہ اہل اسلام کے خرمن اتحاد و اتفاق کو تفرقی باہمی کی بھڑکتی ہوئی آگ سے دائیٰ طور پر جلانے کے لیے مولوی تھانوی اور مولوی الیاس کی خدمات حاصل کیں۔ اب ذرا اس سلسلہ میں ایک آقا کے دو مشترک ایجنبٹوں کا ایک دوسرے سے باہمی ربط و یگانگت بھی ملاحظہ فرمائے۔ مولوی الیاس صاحب تھانوی صاحب کی یوں منقبت میں رطب المسان ہیں۔

”حضرت مولانا تھانوی صاحب نے بہت بڑا کام کیا ہے پس میرا دل چاہتا ہے کہ

تعلیم تو ان کی ہوا اور طریقہ تبلیغ میرا ہو کہ اس طرح ان کی تعلیم عام ہو جائے گی۔“

(ملفوظات الیاس ص ۵۷)

اب تھانوی صاحب بضحاوی من ترا حاجی گویم تو مر املا گو۔ مولوی الیاس صاحب کی مدح سرائی میں یوں گوہ رافشاں ہیں.....”حضرت اقدس تھانوی صاحب قدس سرہ العزیز کی عادت مبارک تبلیغی جماعتوں کے پہنچتے وقت یہ سنی گئی کہ ان کی دعوت فرماتے دعا فرماتے بعض دفعہ اصول سے مستثنی فرماتے یہ بھی سنا گیا کہ فرمایا الیاس نے یا کو آس سے بدل دیا۔

(چشمہ آفتاب ص ۱۲)

سامعین حضرات! اور اُراق گذشتہ میں جہاں تک تھانوی صاحب بلکہ دیگران کے ہم شرب صاحبوں کی تعلیمات و تصنیفات کے ذریعہ مسلمانوں میں مذہبی خانہ جنگلی اور فرقہ وارانہ فساد و انتشار برپا ہونے کا سوال ہے جو کہ دشمنانِ اسلام انگریزوں کا مدعا تھا۔ ان کے چند نمونے پر قلم ہو چکے ہیں جنہیں پڑھ کر آپ اس نتیجہ پر یقیناً پہنچ گئے ہوں گے کہ نہایت ایمانداری کے ساتھ چھ سروپے ماہوار کی رقم خطیر کا پورا پورا حق نمک ادا کر دیا گیا ہے اور فریضہ منصبی کی ادائیگی میں دونوں صاحبوں نے سرموفرق نہیں کیا۔ ایک نے فتنہ پرور لٹڑ پچھر تیار کر کے دوسرے نے تبلیغ و دعوت کا دلفریب طریقہ ایجاد کر کے ایک مثال قائم کر دی ہے۔

نیز یہ بھی واضح ہو گیا کہ جو کچھ ان کے متعلق لکھا گیا ہے وہ محض الزام نہیں بلکہ ایک تاریخی حقیقت ہے جس کو ذکر کرنے والے خود ان حضرات کے معتقدین و متعلقین ہیں مشہور ہے کہ گھر کا بھیدی لنکا ڈھائے اگر یہ گھر کے لوگ راز سربستہ فاش نہ کرتے تو ہمیں اس کی ہوا بھی نہ لگتی۔

## ایک اہم سوال

جب سطور مذکورہ میں یہ واضح کیا گیا کہ یہ سب انگریز کی چال تھی کہ اس نے مسلمانان ہند میں تفرقی پیدا کرنے کے لیے یہ سازش کی تھی تو تبلیغی جماعت کا اس نظریہ کی

محیل کے لیے نجدی حکومت سے ساز باز کرنے کا کیا مطلب؟

## تفریق بین اُسلُمین اور ان میں انتشار کی نوعیت

ناظرین کرام! جب آپ نے اوراق گذشتہ میں یہ سمجھ لیا کہ یہ دشمن اسلام انگریز وغیرہ کی شرارت تھی کہ تفریق اور انتشار کے لیے مرتضیٰ علام احمد قادریانی کی طرح مولوی تھانوی صاحب اور مولوی الیاس کو بعد میں تیار کیا گیا اور ان کو معقول معاوضہ دیا گیا۔ اب سوال یہ پیدا ہوا کہ انہوں نے یہ تفریق اور انتشار بین اُسلُمین کو کس طرح ہوادی اور کیا حیلہ اور حرہ استعمال کیا۔ سنئے یہ حضرات جانتے تھے کہ فتنہ مرزا یتیم سے مسلمان کچھ بیدار ہو گئے ہیں

جلدی جلدی متاثر نہیں ہوں گے کسی فوری انگیخت اور تیز پالیسی سے اور چمک جائیں گے۔

غالباً آخر یہ طے پایا کہ مشرق و سطحی میں نجدی حکومت نے جوانداز تحریری اختیار کیا ہے وہ اختیار کیا جائے کہ کسی اسلامی مسئلہ کو سامنے رکھ کر اور شرعی حیثیت کا لبادہ اوڑھ کر اس تفریق کی طرح ذاتی جائے اور نجدی تحریک کی وضاحت کرالی جائے بلکہ اس سے تعاون کا مطلبہ کیا جائے چنانچہ سمجھ میں آتا ہے کہ اسی غرض کے لیے مولوی اسماعیل وغیرہ کو حجاز بھیجا گیا تاکہ وہ تحریک کے پورے خدوخال سے واقفیت حاصل کر کے اطلاع دیں۔

حالات اور تاریخ بتاتی ہے کہ مولوی اسماعیل وغیرہ حجاز گئے اور حکومت نجد سے ان کی تحریک کی ابتدائی کارروائی اور تکمیلی مراحل سے کوائف دریافت کیے جن کو سن کر مولوی اسماعیل صاحب نہایت متاثر ہوئے نجدی حکومت نے پوری پوری حوصلہ افزائی فرمائی بلکہ اپنی کامیابی کے لیے اپنی سی تحریک چلانے کی ترغیب دی اور اسی شرط پر اپنی معاونت اور توجہ و غایت بھرعنایت کا وعدہ کیا تاکہ آئندہ اپنی حکومت کو زیادہ پھیلا یا جاسکے جس کو مولوی اسماعیل صاحب نے قبول کیا اور اس کو اپنانے کے لیے سر دھڑ کی بازی لگانے کا وعدہ کیا جس پر نجدی حکومت نے مولوی صاحب کو اپنے کرم وجود سے نوازا اور نجدی تحریک پر مشتمل چند کتابیں جن میں کتاب التوحید بھی تھی عطا کیں۔ چنانچہ مولوی اسماعیل صاحب نے واپسی پر کتاب التوحید

کا ترجمہ بصورت تقویت الایمان لکھا اور اس میں خوب زور گا کر نجدی عقائد کا عکس بھرا اور اپنے پہلے عقائد سے بالکل انحراف کیا جس سے اللہ کی حکومت کیا سے کیا ہو گئی۔

ناظرین کرام! اب ہم عقائد نجدیہ اور ان کی تحریک کا پس منظر بیان کرتے ہیں جن کو مولوی اسماعیل دغیرہ نے قبول کرتے ہوئے سرز من ہند وغیرہ میں پھیلانے اور ان کو اپنانے کی سعی بلیغ کی تاکہ تبلیغی جماعت دغیرہ کی یہ ہماہی اور اس کا آخری مقصد معلوم ہو سکے اور کسی نتیجہ پر پہنچنا آسان ہو جائے۔

### عقائد وہابیہ نجدیہ

**شیخ الاسلام مولوی حسین احمد صاحب دیوبندی و رکن جمیعت العلماء ہند و سربراہ تبلیغی جماعت کی زبان سے ہے۔** آپ فرماتے ہیں:

”محمد ابن عبدالوہاب نجدی ابتدائے تیرھویں صدی میں نجد عرب سے ظاہر ہوا اور چونکہ خیالات باطلہ اور عقائد فاسدہ رکھتا تھا اس لیے اہلسنت والجماعت سے قتل و قیال کیا بالجبرا پنے خیالات کی تکلیف دھا رہا اور ان کے اموال کو غنیمت کا مال اور حلال سمجھتا رہا۔ ان کے قتل کرنے کو باعث ثواب و رحمت شمار کرتا رہا۔“

(الشہاب الثاقب ص ۳۲)

محمد بن عبدالوہاب کا عقیدہ تھا کہ ”جملہ اہل عالم اور تمام مسلمانان دیار مشرک و کافر ہیں اور ان سے قتل و قیال کرنا اور انکے اموال کو ان سے چھیننا حلال اور جائز بلکہ واجب ہے۔“ (الشہاب ص ۳۳)

خلافت کمیٹی کے وفد کی رپورٹ کے ص ۸۰ پر ہے مدینہ منورہ کے اجتماع میں نجد کے قاضی نے علماء مدینہ کو یہ خطاب کیا یا اهل الحجاز انتم اشد کفراً من هامان و فرعون نحن قاتلنا کم مقاتلة المسلمين مع الكفار انتم عباد حمزہ و عبد القادر۔

ترجمہ: ”اے باشندگان حجاز! تم ہامان اور فرعون سے بھی بڑھ کر کافر ہو ہم تمہارے ساتھ اسی طرح قیال کریں گے جس طرح کافروں کے ساتھ کیا جاتا ہے۔ تم امیر حمزہ اور عبد القادر (جیلانی) کے پچاری ہو۔“

ان کا خیال ہے کہ رسول مقبول علیہ الصلوٰۃ والسلام کا کوئی حق اب نہیں اور نہ کوئی احسان اور فائدہ آپ کی ذات پاک سے بعد وفات ہے۔“ (الٹہاب ص ۲۷)

نجدی اور اس کے اتباع کا اب تک یہی عقیدہ ہے کہ انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کی حیات فقط اسی زمانہ تک محدود ہے جب تک وہ دنیا میں تھے بعد ازاں وہ اور دیگر مومنین موت میں برابر ہیں۔ ص ۳۵

وہابیہ نجدیہ یہ بھی اعتقاد رکھتے ہیں اور بر طلاق کہتے ہیں کہ یا رسول میں استعانت بغیر اللہ ہے اور وہ شرک ہے (ص ۶۵) وہابیہ خبیثہ کثرت صلاۃ وسلام و درود خیر الاتام علیہ الصلوٰۃ والسلام اور قراءۃ دلائل الخیرات وقصیدہ بردہ قصیدہ ہمزیہ اور اس کے استعمال کرنے اور درود بنانے کو سخت قبیح و مکروہ جانتے ہیں۔ (ص ۶۶) وہابیہ امر شفاعت میں اس قدر تنگی کرتے ہیں کہ بمنزلہ عدم (نہ ہونے کے برابر) پہنچادیتے ہیں۔ (ص ۶۷)

وہابیہ سوائے علم احکام الشرائع کے جملہ علوم و اسرار حقانی وغیرہ سے ذات سرور کائنات خاتم النبیین علیہ الصلوٰۃ والسلام کو خالی جانتے ہیں۔ (ص ۶۷)

وہابیہ نفس ذکر ولادت حضور سرور کائنات علیہ الصلوٰۃ والسلام کو قبیح و بدعت کہتے ہیں اور علی ہذا القیاس اذ کار اولیاء کرام رحمہم اللہ تعالیٰ کو بھی برا سمجھتے ہیں۔ (ص ۶۷)

ملک گیری کے لیے جو آلہ ان کے پاس ہے یعنی قوم نجد! اس کو ایک صدی سے زیادہ یہی سکھایا گیا ہے کہ اس کے علاوہ سب مسلمان کافر و مشرک ہیں اور نجد یوں کی گذشتہ صدی کی تاریخ بھی یہی بتاتی ہے کہ ان کے ہاتھ کفار کے خون سے کبھی نہیں رنگے گئے۔ جس قدر خوزریزی انہوں نے کی ہے وہ صرف مسلمانوں کی کی ہے۔ (رپورٹ وفد کمیٹی ص ۱۰۵)

شان نبوت و حضرت رسالت مآب علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام میں وہابیہ نہایت

گستاخی کے کلمات استعمال کرتے ہیں اور اپنے کو ممائل ذات سرور کائنات خیال کرتے ہیں اور نہایت تھوڑی سی فضیلت زمانہ تبلیغ کی مانتے ہیں اور شقاوت قلبی اور ضعف اعتقادی کی وجہ سے جانتے ہیں کہ ہم عالم کو ہدایت کر کے راہ پر لاتے ہیں (ص ۳۷) وہابیہ عرب کی زبان سے بارہا سنائی ہے کہ الصلوٰۃ والسلام علیک یا رسول اللہ کو ختم کرتے ہیں اور اہل زمین پر سخت نفرین اس ندا و خطاب پر کرتے ہیں اور ان کا استھر اڑاتے ہیں۔ ص ۲۵

### **مولوی انور شاہ کاشمیری شیخ الحدیث دیوبند**

امام محمد ابن عبد الوہاب النجده فانہ کان رجلاً بلیداً قلیل العلم  
فكان يسارع الى الحكم بالكفر.

(ترجمہ) ”محمد ابن عبد الوہاب نجدی ایک کم علم اور کم فہم انسان تھا اور اسی وجہ سے کفر کا حکم لگانے میں اسے کوئی باک نہ تھا۔“ (مقدمہ فیض الباری ازانور شاہ کاشمیری)

### **مولوی قاری محمد طیب مہتمم مدرسہ دیوبند**

وہ (عبد الوہاب نجدی) بہت سے مباحث اور جائز امور کو حرام کہتے ہیں کوئی باک محسوس نہیں کرتے۔ (ماہنامہ دارالعلوم دیوبند۔ فروری ۱۹۶۳ء ص ۳۱)

### **مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی**

محمد بن عبد الوہاب کے مقتدیوں کو وہابی کہتے ہیں۔ ان کے عقائد عمدہ تھے۔

محمد ابن عبد الوہاب عامل بالحدیث تحابدعت و شرک سے روکتا تھا۔ (فتاویٰ رشید یہ ص ۱۷۸)

### **مولوی خلیل احمد دیوبندی انپیٹھوی**

ان (محمد بن عبد الوہاب) کا عقیدہ یہ تھا کہ بس وہ ہی مسلمان ہیں اور جوان کے خلاف ہو وہ مشرک ہے۔ اس بنا پر انہوں نے علماء اہلسنت کا قتل مباح سمجھ رکھا تھا؟ (التصدیقات لدفع التلبیسات المعروف بالمهند ص ۱۳)

اس کتاب پر شیخ الہند مولوی محمود الحسن دیوبندی، مولوی اشرف علی تھانوی دیوبندی  
بے اکابر علماء دیوبند کے تصدیقی و سختگزشت ہیں۔

### ان عقائد نجدیہ و ہابیہ کا خلاصہ

محمد بن عبدالوہاب نجدی ابتدائے تیر ہویں صدی میں نجد عرب سے ظاہر ہوا اور  
پنے عقائد باطلہ فاسدہ سے اہلسنت والجماعت کو مباح الدم سمجھتا تھا اور ان کے مالوں کو حلال  
نیست سمجھتا تھا اور ان کے قتل کو باعث رحمت و ثواب بلکہ جہاں بھر کے مسلمانوں کو کافر مشرک  
اور ان کو قتل کرتا ان کے مالوں کو لوٹنا چھیننا حلال و جائز بلکہ واجب سمجھتا تھا۔ باشندگان حجاز کو  
پس کہا کہ تم ہامان اور فرعون سے بڑھ کر کافر ہو۔ تمہارے ساتھ کافروں کی طرح قتال ضروری  
ہے کہ تم امیر حمزہ اور عبد القادر جیلانی کے پیاری ہو۔ رسول کریم ﷺ کا وفات کے بعد کوئی  
وقت و احسان نہیں اور نبی آپ سے اب کوئی فائدہ ہے۔ انبیاء کرام ﷺ کی الصلوٰۃ والسلام کی  
نیات اسی حد تک تھی جب تک وہ دنیا میں رہے۔ وفات کے بعد نبی وغیرہ نبی سب برابر ہیں  
اور یا رسول میں استعانت بغیر اللہ کی وجہ سے شرک ہے اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کی شفاعت  
ہونے کے برابر ہے۔ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام علوم شریعت کے علاوہ اور جملہ علوم اور اسرار  
تعالیٰ سے بالکل خالی اور بے بہرہ ہیں اور حضور علیہ السلام کا نفس ذکر ولادت بھی قبیح و بدعت  
ہے۔ اسی طرح اذکار اولیاء بھی برے ہیں اور حضور علیہ السلام پر کثرت سے صلوٰۃ وسلام پڑھنا  
اور دلائل الخیرات قصیدہ بردہ قصیدہ ہمزیہ وغیرہ کو ورد بنا نا سخت قبیح و مکروہ ہے۔

حضرات! ہابیہ نجدیہ اور محمد بن عبدالوہاب نجدی کے یہ مختصر عقائد ہیں جو کہ  
دیوبندی گروہ کے شیخ الاسلام مولوی حسین احمد صاحب نے اپنی کتاب الشہاب میں ذکر کیے  
ہیں جیسا کہ اوپر مذکور ہوا۔ اب یہ امر ظاہر و باہر ہے کہ جو شخص یہ عقائد رکھے گا ان کی تبلیغ  
کرے گا ان کو عین ایمان و اسلام سمجھے گا بلکہ ان پر عمل کرنا نہ یہ کہ جائز بلکہ واجب اور ضروری  
تصور کرے گا ان کی مخالف کی قبیح و ناموم بلکہ اسلام کا انکار خیال کرے گا وہ بہر صورت قطعی طور

پروہابی ہوگا۔ محمد بن عبد الوہاب کا تصحیح ہو گا لہذا ہم چاہتے ہیں کہ بعض ایسے حضرات کا ذکر کریں جنہوں نے ان عقائد کی تصویر تصحیح کی اور ان کو جائز کہا ان پر عمل کرنا صحیح معنی میں ایمان و اسلام بتایا ہے۔

ان حضرات کا ذکر جنہوں نے عقائد وہابیہ نجدیہ کو پسند کیا ہے

یعنی علماء دیوبند وغیرہ

تبیغی جماعت کے پیشواؤ اعظم مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی اپنے فتاویٰ رشیدیہ ج اص ۱۱۹ پر فرماتے ہیں۔ محمد بن عبد الوہاب کے مقتدیوں کو وہابی کہتے ہیں۔ ان کے عقائد عمدہ تھے اور مذہب ان کا ضمبلی تھا البتہ ان کے مزاج میں شدت تھی مگر وہ اور ان کے مقتدی اچھے ہیں مگر جو حد سے بڑھ گئے ہیں ان میں فساد آگیا ہے اور عقائد سب کے متحد ہیں۔

اس فتویٰ میں محمد بن عبد الوہاب کے مقتدیوں کو وہابی تسلیم کیا گیا ہے اور ان کے عقائد کو عمدہ بتایا گیا ہے۔ صرف بچاؤ کے لیے ان کا مذہب ضمبلی بتا دیا گیا ہے۔

تبیغی جماعت کے سربراہ مولوی منظور احمد نعماں فرماتے ہیں کہ ”ہم خود اپنے بارہ میں بھی صفائی سے عرض کرتے ہیں کہ ہم بڑے سخت وہابی ہیں۔

(سوانح مولوی محمد یوسف کانڈھلوی ص ۱۹۰)

تبیغی جماعت کے مرکز ہدایت مولوی اشرف علی صاحب فرماتے ہیں بھائی! یہاں وہابی رہتے ہیں یہاں فاتحہ و نیاز کے لیے کچھ مت لایا کرو۔ (اشرف السوانح ج اص ۲۵) مولوی رشید احمد فتاویٰ رشیدیہ ج ۲ ص ۱۳۳ پر لکھتے ہیں ”اگر کوئی شخص قبروں پر چادریں چڑھاتا ہو اور مدد بزرگوں سے مانگتا ہو یا بعد عنی مثل جواز عرس رسوم وغیرہ کا قائل ہو اور یہ جانتا ہو کہ یہ افعال اچھے ہیں تو ایسے شخص سے عقد نکاح جائز ہے یا نہیں۔

جواب: جو شخص ایسے افعال کرتا ہو وہ قطعاً فاسد ہے اور احتمال کفر کا ہے ایسے سے نکاح کرنا دختر مسلمہ کا اس واسطے ناجائز ہے کہ فساق سے ربط وضبط کرنا حرام ہے۔

ج ۳ ص ۱۱ پر ہے کہ محرم میں ذکر شہادت حسین علیہ السلام کرنا اگرچہ برداشت صحیح ہو سبیل لگانا شربت پلانا چندہ سبیل اور شربت دینا یا دودھ پلانا سب نادرست اور تشپیہ بالروافض کی وجہ سے حرام ہے۔

ج ۲ ص ۱۵۲ پر ہے کسی نے آپ سے دریافت کیا کہ عیدین میں معانقہ یا بغل کیر ہونا کیسا ہے ارشاد فرمایا۔ عیدین میں معانقہ کرنا بدعت ہے۔ ان تین عبارتوں میں وہی حکم ہے جو کہ وہابیہ دیا کرتے ہیں۔

مولوی منظور نعمانی صاحب لکھتے ہیں کہ ”آپ مسلمان کہلانے والے ان قبور یوں اور تغیریہ پرستوں کو دیکھ لیجئے۔ شیطان نے ان مشرکانہ اعتقادات اور مشرکانہ اعمال کو ان کے دلوں میں ایسا اتار دیا ہے کہ وہ اس سلسلہ میں قرآن اور سنت کی کوئی کسی بات کے روادار نہیں میں انہی لوگوں کو دیکھ کر اگلی امتوں کے شرک کو سمجھتا ہوں۔“

(ماہنامہ الفرقان مکتبات جمادی الاول ص ۳۰، ۷۲ھ)

یہاں پر بھی وہی حکم ہے جو کہ وہابیہ لگایا کرتے ہیں۔

مولوی اشرف علی تھانوی عقیقہ و ختنہ و بسم اللہ کے مكتب میں جمع ہونا سب ترک کر دو نہ اپنے گھر کر دنہ دوسرے کے ہاں یہاں شریک ہونگی میں تجاذب و سواں چالیسوں وغیرہ شب برات کا حلہ یا محرم کا تھوار خود کر دنہ دوسرے کے ہاں جا کر ان کاموں میں شریک ہو فاتحہ و نیاز و لیوں کی مت کرو بزرگوں کی منت منت مانو۔ شب برات کا حلہ عرفہ مبارک کی روئی کچھ مت کرو کہیں بیاہ شادی موئذن چلدہ چھٹی عقیقہ منگنی چوتھی وغیرہ میں مت جاؤں نہ اپنے ہاں کسی کو بلاو۔ بہشتی زیور ایک کتاب ہے اس کو یا تو پڑھ لیا کرو یا سن لیا کرو اور اس پر چلا کرو۔ رواج کے موافق مولود شریف کرنا تمکات کی زیارت کے لیے عرس کا سارا انتظام کرنا شب برات کا حلہ پکانا رمضان میں ختم قرآن کے موقع پر شیرینی ضرور کرنے کے لیے چندہ مانگنا۔ (قصد اس بیل ص ۲۵، ۲۶، ۳۱) کسی عرس اور مولود شریف میں شریک ہونا درست نہیں اور کوئی سا عرس اور مولود درست نہیں۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۹۳ ج ۳)

مولوی اشرف علی صاحب بہشتی زیورج اص ۲۷ پر لکھتے ہیں..... ”کسی کو دور سے پکارنا اور یہ سمجھنا کہ اس کو خبر ہو گئی ہے۔ کسی سے مراد یہ مانگنا کسی کے سامنے جھکنا یا تصویر کی طرح کھڑے رہنا سہرا باندھنا علی بخش حسین بخش عبد النبی وغیرہ نام لکھنا یوں کہنا کہ خدا و رسول اگر چاہے تو فلاں کام ہو جائے گا یعنی یہ سب شرک و کفر ہے۔“

### کفر و شرک کی باتوں کا بیان

دیکھئے قصد اس بیل اور بہشتی زیور کے یہ مسائل و احکام اور وہابیہ کے احکام ایک جیسے معلوم ہو رہے ہیں) تقویۃ الایمان ص ۳ مولفہ مولوی اسماعیل صاحب پر ہے۔ ”کافر بھی اپنے بتوں کو اللہ کے برابر نہیں جانتے تھے بلکہ اسی کا مخلوق اور اسی کا بندہ سمجھتے تھے اور ان کو ان کے مقابل کی طاقت ثابت نہیں کرتے تھے مگر یہی پکارنا اور منتیں مانی اور نذر و نیاز کرنی اور ان کو اپنا وکیل اور سفارشی سمجھنا یہی ان کا شرک اور کفر تھا سو جو کوئی کسی سے یہ معاملہ کرے گو کہ اس کو اللہ کا بندہ و مخلوق ہی سمجھے سو ابوجہل اور وہ شرک میں برابر ہیں۔“

دیکھئے یہ عبارت کس طرح وہابیہ کا پر چار کر رہی ہے، اور بطریق غلو بلا وجہ کس قدر اسلام کو کفر بتایا جا رہا ہے۔ بلخة الحیر ان مصنفہ مولیٰ حسین علی وال مسیح جہاں ص ۲ پر لکھتے ہیں یا شیخ عبد القادر یا خواجہ شمس الدین پانی پتی چنانچہ عوام میگویند شرک و کفر است۔

مولوی مرتضیٰ حسن ناظم تعلیم دیوبند بحوالہ پرچہ اخبار امر تر ۱۹۲۷ء اکتوبر ۱۹۲۷ء ان عقائد باطلہ پر مطلع ہو کہ انہیں مرتد کافر ملعون جہنمی نہ کہنے والا بھی ہی مرتد و کافر ہے پھر اس کو جو ایسا نہ سمجھے وہ بھی ایسا ہی ہے۔

مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی نے تقویۃ الایمان کی یوں تائید کی ہے جیسا کہ پہلے بھی گزر چکا ہے۔

کتاب تقویۃ الایمان نہایت عمدہ کتاب ہے اس کے سب مسائل صحیح ہیں۔ اس کا رکھنا پڑھنا اور عمل کرنا عین اسلام ہے (فتاویٰ رشید یہ ص ۱۱۳ و ۱۱۴ ج ۱) بندہ کے نزدیک سب

سائل اس کے صحیح ہیں۔ تمام تقویت الایمان پر عمل کرے۔ (فتاویٰ رشید یہ ص ۶۰ ج ۱) اور کتاب تقویت الایمان نہایت عمدہ کتاب اور رد شرک و بدعت میں لاجواب ہے۔ استدلال اس کے کتاب اور احادیث سے ہیں اس کا رکھنا اور پڑھنا اور عمل کرنا عین اسلام ہے۔ فاتحہ کا پڑھنا کہانے پر یا شیرینی پر بدعت ضلالت ہے۔ ہرگز نہ کرنا چاہئے (فتاویٰ رشید یہ ص ۲۵ ج ۲)

ناظرین کرام! ان حوالجات سے روز روشن سے بھی زیادہ واضح ہو گیا کہ ان حضرات علماء یوبند کے عقائد وہی عقائد ہیں جو کہ وہابیہ نجدیہ کے ہیں نہ یہ کہ ان حضرات نے فقط تائید ہی کی ہے بلکہ صاف اور واضح الفاظ میں اعلان کیا ہے کہ یہ ان کے عقائد واعمال ہیں۔ انہی عقائد کی نشر و اشاعت و تبلیغ و تذکیر ان کا مقصد حیات ہے اور انہوں نے کھلا اقرار کیا ہے کہ وہ بڑے سخت کثر اصلی وہابی ہیں اور اس پر ان کا اصرار ہے اور اسی کی دعوت ان کا اصل مدعا ہے۔ بظاہر سنت کا اور کہیں مقلدیت کا اور کہیں حفیت وغیرہ کا لبادہ اوڑھ لیا جاتا ہے بلکہ وہابیت سے نفرت کا اظہار کیا جاتا ہے تاکہ عوام پر راز فاش نہ ہو جائے اور حقیقت یہ ہے کہ انکو وہابیت سے نفرت اور بیزاری نہیں کرنا چاہئے بلکہ کھلے بندوں اخبارات و رسائل جات وغیرہ میں کثرت سے اس کا اظہار عام کر دینا ضروری ہے کہ بھائی ہم تو اصل میں پکے.....

### ان علماء کا اختلاف کب سے ہوا

ناظرین کرام! ان مسائل ممتاز عغیہا میں ان حضرات علماء کا اول کوئی اختلاف نہ تھا۔ دیکھئے۔

(۱) حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر کی کا بیان پہلے گزر چکا ہے کہ آپ کے ان علماء حضرات میں پہلے سے کوئی اختلاف نہ تھا یہ فتنہ تقویت الایمان (جو کہ حقیقت میں کتاب التوحید کا ترجمہ ہے) سے اور برائیں قاطعہ کی اشاعت سے پیدا ہوا اور اسی نے یہ آگ و شورش پیدا کی ہے۔

- (۲) مولوی اسماعیل صاحب کا خود اعتراف نقل کیا گیا ہے کہ انہوں نے اس کو تسلیم کیا ہے کہ اس میں انتہائی غلو اور تشدید ہو گیا ہے حتیٰ کہ شرک اصغر جو کفر نہیں کو شرک اکبر میں داخل کیا گیا ہے یعنی مسلمانوں کو کافر بنادیا گیا ہے۔
- (۳) علامہ شوکانی اور ہدیۃ المهدی سے نقل کیا گیا ہے کہ یہ سب بے اعتدالی اور غلو و تشدید مولوی اسماعیل کی تقویت سے پیدا ہوا ہے۔
- (۴) دیوبندی شیخ الاسلام مولوی حسین احمد سے مذکور ہے کہ انہوں نے عقائد و ہابیہ مذکورہ کو عقائد فاسدہ اور خیالات کا سدہ بتایا ہے۔
- (۵) اکناف و اطراف حتیٰ کہ علماء حریم طہیین کے نزدیک یہ عقائد اسلامی نظریات و عملیات کے خلاف ہیں جیسا کہ حاجی امداد اللہ صاحب قدس سرہ سے جو کہ دیوبندی علماء کے پیر و مرشد ہیں نقل کیا گیا ہے۔
- (۶) کتاب و سنت کی معتمد بہ اور جمہور مفسرین کی عمومی تاویل و تفسیر کے برخلاف ہے۔ علی ہذا القیاس دیکھئے صاف ظاہر ہے کہ پہلے ..... کوئی اختلاف نہ تھا بلکہ بعد کی پیداوار اور ایجاد بندہ ہے۔

### نجدی تحریک کا پس منظر

ناظرین کرام! اور اق گذشتہ میں نجدی اقتدار کے جن عقائد و اعمال کا نقشہ آپ نے ملاحظہ فرمایا ہے غالباً وہ باوجود یہ کتاب و سنت اور جمہور اسلام کے خلاف تھے محض حصول اقتدار اور تفرقیق بین المسلمين کی تکمیل کے لیے اپنے خیال سے یا کسی دشمن اسلام کے ایماء اور انسانے کی وجہ سے بنائے گئے اور کتاب و سنت کو آللہ بنا کر عوام اہل سنت والجماعت کو ان اختراعیہ عقائد کے مقابل قرار دے کر قتل عام کر دیا اور ان کے ساتھ وہ سلوک کیا جس کو سننے سے انسان کے رو نگئے کھڑے ہونے لگتے ہیں۔ اور شرمندگی سے تاریخ کا سرجھک جاتا ہے۔ بہر صورت نجدی تحریک کا پس منظر یہ معلوم ہوا کہ جمہوریت اسلام کو ختم کر دیا جائے

اور کتاب و سنت کو آں لے گا کہ ہر حقیق کو تحقیق کرتے ہوئے جبراً و قبراؤ پتا تسلط جایا جائے اور تفرق بآہمی کے ذریعہ اسلامی شان و شوکت اور اتحاد و اتفاق مسلمین کو پارہ پارہ کر دیا جائے اور من مانی کا رد انجوں سے اپنی خواہش و ہوں کی تحلیل کی جائے بلکہ اس نوعیت کی تحریک کو اتنا عام کر دیا جائے کہ مسلمان عالم کے ساتھ یہی سلوک اور ان پر اسی حکم کا غلبہ اور تسلط حاصل کیا جائے چنانچہ اس نظریہ کے پس مفتر نجدی حکومت نے مولوی اسماعیل کو متاثر کیا اور ان کو کتاب میں دیں جن کے تاثرات کو مولوی اسماعیل صاحب نے اپنی کتاب تقویت الایمان میں کھلے بندوں ذکر کیا جس کی تائید علماء دیوبند نے کی بلکہ اس سے اتنے متاثر ہوئے کہ خود اقرار وہاں ہوئے سے ذرا جھگٹ محسوس نہیں کی اور یہی وجہ معلوم ہوتی ہے کہ مولوی اسماعیل کے بعد بھی دیوبندی علماء کا نجدی حکومت کے ساتھ انتہائی جوز توڑ رہا اور ہے کما ہوا ظاہر۔

### دیوبندی علماء کا نجدی حکومت سے رابطہ

شیخ عمر بن الحسن کے برادر اکبر شیخ عبداللہ بن الحسن سے بھی کئی بار ملتا ہوا (جن کے ساتھ مولا ڈالیاں کا معاہدہ ہوا) اور وہ بڑی شفقت سے پیش آئے کچھ لوگ (تبیغی) جماعت کے متعلق یہ تاثر پیدا کرتے تھے کہ یہ جماعت فاسدة العقیدۃ ہے اور یہ شکوہ علماء تک پہنچاتے علماء کے تعلق اور اہل رسولؐ سے ملاقات نے شکایت پہنچانے والے کے اثر کو ختم کر دیا۔

ناظرین ظاہر ہے کہ فاسدة العقیدۃ کا مطلب یہی ہے کہ نجدی عقیدہ میں تبلیغی جماعت کا عقیدہ فاسدہ ہے اور اس کی شکایت پہنچائی گئی ہوگی اور ازالہ اور مخالفین کی زبان بندی جب ہی ہو سکتی ہے کہ نجدی حکومت کو باور کرایا جائے کہ نہ صاحب ہمارا عقیدہ وہی ہے جو کہ آپ کا عقیدہ ہے تو شکایت کا ازالہ بھی ہو گیا اور مخالفین کی زبان بھی بند ہو گئی اور حکومت نجد بھی خوش ہو گئی۔ ثابت ہوا کہ دونوں کا ایک ہی عقیدہ ہے ورنہ آپ خیال فرمائیں کہ نجد کے قاضیوں اور نجدی علماء و حکماء اور حکام کے سامنے اپنے فاسد العقیدہ (بد عقیدہ) ہونے کے الزام کی صفائی کیسے ہو سکتی ہے؟

دیوبندی شیخ الاسلام مولانا حسین احمد صاحب نے جب والی نجد شاہ سعود ابن عبد العزیز ہندوستان کے دورے پر آئے تھے تو مولوی حسین احمد نے ۲۹ نومبر ۱۹۵۵ء کو انہیں جمیعۃ العلماء ہند کی طرف سے سپاٹنامہ پیش کیا تھا اور جس جلسہ میں یہ سپاٹنامہ پیش کیا گیا تھا اس میں وزیر اعظم پنڈت نہرو آنجمانی بھی موجود تھے مولوی حسین احمد نے شاہ سعود کو خطاب کرتے ہوئے کہا۔

”یا صاحب الجلالۃ! خاص حجاز مقدس کے سلسلے میں جب جلالۃ الملک المرحوم سلطان عبدالعزیز بن سعود رحمہم اللہ نے فاتحہنہ اقدام اقدار کیا تو جمیعۃ علماء ہند ہی وہ جماعت تھی جس نے یورپین ڈپلومیسی کے خلاف اس اقدام کو حجاز مقدس کے لیے نیک فال سمجھا اور سلطان مرحوم کو مبارک باد پیش کی۔ پھر اپنے خصوصی نمائندوں کے ذریعہ موقع بے موقع سلطان مرحوم کی خدمت میں مفید مشورے پیش کرتی رہی اور جمیعۃ علماء مذکور کو فخر ہے کہ سلطان مرحوم نے ان کے مشوروں کو شرف قبولیت عطا فرمایا جس سے مخالفین کی زبان بھی بند ہوئی اور اصلاحی مقاصد بھی کامیاب ہوئے۔ حکومت آل سعود کے استقلال کے بعد حج اول کے موقع پر جمیعۃ علماء ہند ہی وہ قابل ذکر مذہبی اور سیاسی جماعت تھی جس نے اپنا نمائندہ بھیج کر اطمینان و مسرت کا اظہار کیا۔“

(شاہ سعود والی عرب کا دورہ ہند ۳۸ شائع کردہ لالہ رخ ڈبلیکیشنز سرینگر کشمیر)  
ناظرین نجد یوں کے جس فاتحانہ اقدام پر جمیعۃ علماء ہند نے فال نیک اور مبارک پا بھیجی اور جن اصلاحی مقاصد کی کامیابی پر اپنے اطمینان و مسرت کا اظہار کیا تھا ان کی لرزہ خیز داستان ملاحظہ ہو جس کا کچھ حصہ مولوی حسین احمد کے الشہاب سے آپ پڑھ چکے ہیں تاکہ سپاٹنامہ کا پس منظر سمجھ میں آجائے۔ روپورٹ وفد کمیٹی جو کہ تحقیق حالات حجاز کے متعلق حجاز میں بھیجا گیا تھا ص ۸۰ تا ۸۹

مکہ معظمہ کی طرح مدینہ منورہ کی بعض مساجد نہ فتح کیں مزارات کے قبور کی طرح یہ مساجد بھی توڑ دی گئیں مثلاً مسجد فاطمہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا، مسجد شایا، مسجد منارتین، مسجد ما مددہ،

مسجد اجائب کو شیهد کر دیا گیا اور مزارات مثلاً مزارات شہزادیان خاندان نبوت، مزارات ازوں ج مطہرات، مزارات مشاہیر اہل بیت، مزارات مشاہیر صحابہ و تابعین۔

حضرات بالحکمین! یہ ہے فاتحانہ اقدام جس کو جمیعۃ علماء ہند نے حجاز مقدس کے لیے فال نیک اور جس پر مبارک بادپیش کی اور یہ ہیں اصلاحی مقاصد جن کے جمیعۃ علماء نے مفید مشورے دیئے اور جن کے قبول کرنے پر اس کو خود اطمینان اور دلی مسرت حاصل ہے اور یہی جمیعۃ علماء ہند ہے جس نے نجدی حکومت کو یقین دلایا کہ ہمیں بد عقیدہ کہنا غلط ہے بلکہ ہمارا عقیدہ وہی ہے جو کہ آپ کا عقیدہ ہے جو کہ آپ کے ہاں درست وہ ہمارے ہاں بھی درست اور جو تمہارے ہاں ناجائز ہے اور غلط وہ ہمارے ہاں بھی غلط اور غیر صحیح ہے۔

۱۳ ابریار ۱۹۳۸ء کو مولوی محمد الیاس سلطان کی ملاقات کے لیے تشریف لے گئے جلالۃ الملک نے بہت اعزاز کے ساتھ مند سے اتر کر استقبال کیا اور اپنے قریب ہی ہندی معزز مہمانوں کو بٹھایا۔ اس کے بعد بہت اعزاز کے ساتھ مند سے اتر کر رخصت کیا۔“

(مختصر دینی دعوت ص ۱۰۰)

محمد الیاس صاحب کی دربار نجد سے خوشنودی کے پروانہ کے بعد ضابطہ کی کارروائی ملاحظہ ہو۔

مولوی احتشام الحسن نے مقاصد تبلیغ کو اختصار کے ساتھ نوٹ کر کے شیخ الاسلام ریس الغفہا (چیف جس) عبد اللہ بن حسن (جو کہ ابن عبد الوہاب نجدی کی اولاد ہیں) کے پیش کیا۔ مولاٹا (الیاس) اور مولوی احتشام صاحب ان کے ہاں خود بھی گئے انہوں نے بہت اعزاز و اکرام کیا اور ہربات کی خوب خوب تائید کی اور زبانی پوری ہمدردی و اعانت کا وعدہ کیا۔

خط کشیدہ جملوں کو ملاحظہ فرمائیے تو حسب ذیل امور ثابت ہوتے ہیں۔

(۱) سلطان جلالۃ الملک کے رو برو مقاصد تبلیغ خود مولوی احتشام الحسن نے بنا کر پیش کیے غالباً یہ وہی مقاصد ہوں گے جن کا ذکر اوپر ہو گیا ہے۔

(۲) سلطان نے استقبال اور الوداع اپنے مند سے اتر کر کیا اور انہائی اعزاز و اکرام کیا۔

(۳) ہندی مہماںوں کے ہرنوٹ و مقصد کی بھرپور حمایت کی۔

(۴) تمحیل مقاصد میں پوری ہمدردی کا اظہار کیا۔

(۵) اور تبلیغی مقاصد کی سرانجام دہی کے لیے ہر طرح کی اعانت کا وعدہ کیا۔

ناظرین کرام! اصلاحی مقاصد خود بنا کر پیش کرتے ہوئے ان کی نجدی حکومت سے تائید اور ان کی تمحیل کے لیے مکمل وعدہ لینا اور سلطان کا اعزاز و اکرام اس طور پر کہ مند سے اترنا اور محبت سے پیش آنا وغیرہ اگر دونوں کے عقیدوں اور تبلیغی مقاصد میں پہچانتی و اتحاد نہ ہوتا کیے متصور ہو سکتا ہے کیونکہ اتحاد نہ ہونے کی صورت میں یہ احترام ناممکن ہے بلکہ وہ ہوتا جو کہ اہلسنت والجماعت کے ساتھ ہوا۔

بہر صورت یہ امر واضح ہو گیا کہ جمیعہ علماء ہند اور دیگر علماء دیوبند نجدی عقائد اور اعمال اور ان کی تحریک کے مخالف نہیں بلکہ قریباً قریباً ایک ہی معلوم ہوتے ہیں۔

### جمعیۃ علماء ہند اور نجدی حکومت کا اعتقادی و عملی اتحاد

ناظرین کرام! آپ نے باور کر لیا ہو گا کہ جمیعہ علماء ہند یعنی علماء دیوبند وغیرہ وہی حضرات ہیں جنہوں نے مولوی حسین احمد کے ذریعہ دربار نجد میں سپاس نامہ پیش کیا تھا جس میں یہ مذکور ہے کہ حکومت نجد کا یہ اقدام فاتحانہ حجاز مقدس کے لیے فال نیک اور مستحق مبارک باد ہے اور اصلاحی مقاصد نوٹ کرائے گئے اور مفید مشورے دیئے گئے وغیرہ وغیرہ..... ظاہر ہے کہ فال نیک اور مبارک باد جیسے الفاظ اسی جگہ استعمال کے لیے جاتے ہیں جہاں کوئی چیز قابل تعریف اور ہر طرح سے مستحسن ہو وہ کی جائے۔ رہی یہ بات کہ حجاز مقدس میں کیا ہوا اور فاتحانہ اقدار وغیرہ کی نوعیت کیا ہے سو وہ مختصر غالباً وہی ہے کہ نجدی فوج کی یلغار سے عہد رسالت علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام کے آثار شریفہ اور بارکت یادگاریں مٹا دیں گئیں صحابہ اور

اہلیت کے مزارات پر انوار گردائیے گئے حرمین طہین کی تاریخی مساجد گردی گئیں اور بلاوجہ حجاز مقدس کی اہلسنت والجماعت کی مسلمان آبادی کو مشرک قرار دے کر لاتعداد مسلمانوں کا خون بہا دیا گیا جیسا کہ پہلے شیخ الاسلام مولوی حسین احمد صاحب کے الشہاب سے نقل کیا گیا ہے۔

اس سے زیادہ وضاحت خلافت کمیٹی کے وفد کی رپورٹ سے ملتی ہے جس کے نمائندے حسب ذیل تھے۔ سید سلیمان ندوی، مولانا محمد عرفان، مولانا ظفر علی، سید خورشید حسن، مولانا عبد الماجد بدایونی، مسٹر شعیب قریشی کہ اس خلافت کمیٹی نے مکرر و فد بھیج کر حجاز مقدس کے حالات کی تحقیق کی تھی۔ اس رپورٹ میں یہ فاتحانہ اقدام کی پوری تفصیل درج ہے جس کو پڑھ کر روشنگتے کھڑے ہو جاتے ہیں۔

بہر صورت پاسنامہ میں جو مفید مشورے اور اصلاحی مقاصد کا ذکر ہے وہ یہی حالات تھے جو کہ اہلسنت والجماعت کے برخلاف رونما ہوئے کیونکہ اگر یہ مشورے اہلسنت اور حرمین طہین کے موافق ہوتے تو حجاز میں یہ دخراش کوائف پیدا نہ ہوتے نیز اہلسنت کے موافق یہ مشورے کیسے ہو سکتے تھے جب کہ سعودی حکومت اہلسنت کی سخت مخالف اور ان کے وجود کو ختم کر رہی تھی۔ ایسے ہی نمائندہ بھیج کر جس اطمینان و سرت کا اظہار کیا گیا وہ اور کیا ہو گا یہی ہو گا کہ نجدی حکومت نے جو کیا اور کر رہی ہے وہ درست ہے ہم آپ کے ساتھ ہیں۔ ادھر گزر بڑنہیں ہونے دیں گے۔

مختصر یہ کہ جمیعۃ علماء ہند بھی یوں ہی معلوم ہوئی ہے کہ نجدی حکومت کے ساتھ ہر طرح سے ثریک کا رہے۔

### ضروری نوٹ

حضرات! آپ کو معلوم ہے کہ یہی مولوی حسین احمد صاحب وغیرہ پہلے نجدی کردار واعتقاد کے سخت خلاف تھے جیسا کہ الشہاب کے حوالجات سے ظاہر ہے اسی طرح ان کے ہم

خیال بھی مخالف ہی ہوں گے اور بخصوص جمیعۃ العلماء ہند کے افراد جن کی طرف سے مولوی حسین احمد نے دربار نجد میں سپا سنا مہ پیش کیا وہ قطعی طور پر ان کے ساتھ ہوں گے مگر کس قدر رنج و افسوس کی بات ہے کہ جو ابھی ابھی عقائد فاسدہ و خیالات کا سدہ وغیرہ تھے وہ سب اب فوراً درست بلکہ عین سنت و السلام اور مستحق مبارک باد اور فال نیک ہو گئے۔ ان حضرات کو پلنا کھاتے ذرا جھوک محسوس نہیں ہوئی کہ دنیا ہمیں کیا کہے گی اور ہمارے اس کارنامہ کو دنیا بار بار پڑھ کر کیا تاثر لے گی۔ (اللہ تعالیٰ) (آل اللہ تعالیٰ)

### پاک و ہند میں تفرقی بین اسلامیں اور تبلیغی جماعت

ناظرین حضرات! اور اق مذکورہ سے یہ بات واضح ہو گئی ہے کہ دشمنانِ اسلام نے اسلامی اتحاد و اتفاق کو توڑنے اور اہل اسلام میں باہمی تفرقی و نفاق کا تجھ بونے کے لیے مختلف اسباب و وسائل سے کام لیا اور ان کو ہمیشہ کے لیے دست و گریبان کرنے اور مختلف گروہوں کی صورت میں تتر بتر کرنے میں کوئی کسر اٹھا نہیں رکھی جس کا نتیجہ آج مسلم آبادی باوجود یکہ وہ کروڑوں کی تعداد میں موجود ہے غلامی و ناکسی وغیرہ کا شکل میں خمیازہ بھگت رہی ہے۔ چنانچہ ایک اور نیا حرہ تبلیغی جماعت کا وجود ہے۔

تبلیغی جماعت بظاہر اسلامیات کی دعوت ویتی ہے اور ایمان اور اصلاح عمل کا نقشہ پیش کر رہی ہے لیکن حقیقت یہ ہے کہ یہ بھی تفرقی بین اسلامیں کی ایک شکل ہے اور اہلسنت والجماعت کے خلاف پاک و ہند میں نجدی عقائد و اعمال کی تمهید اور تمجیل ہے۔ وجہات حسب ذیل ہیں۔

**وجہ اول:** تبلیغی جماعت نے اپنے پالیے، انداز اور تمجیل مقاصد کے لیے دو محاذ قائم کیے ہیں۔

## تبیغی جماعت کا مقصد و حید اور مجاز اول

اس جماعت کا مقصد اول اور مجاز اول یہ ہے کہ جہاں تک ہو سکے مولوی اشرف علی تھانوی حکیم الامت کی تعلیمات کو عام کیا جائے۔ چنانچہ مولوی محمد منظور نعمانی ملفوظات الیاس ص ۷ پر رقمطراز ہیں: ایک بار فرمایا حضرت مولانا تھانوی نے بہت بڑا کام کیا ہے بس میرا دل یہ چاہتا ہے کہ تعلیم تو ان کی ہو اور طریقہ تبلیغ میرا ہو کہ اس طرح ان کی تعلیم عام ہو جائے گی۔

مولانا الیاس نے فرمایا۔ حضرت تھانوی سے تعلق بڑھانے حضرات کی برکات سے استفادہ کرنے اور ساتھ ہی ترقی درجات کی کوششوں میں حصہ لینے اور حضرات کی روح کی مرتتوں کو بڑھانے کا سب سے اعلیٰ اور محکم ذریعہ ہے کہ حضرت کی تعلیمات حقہ اور ہدایات پر استقامت کی جائے اور انکی زیادہ سے زیادہ پھیلانے کی کوشش کی جائے۔

(ملفوظات ص ۶۷)

حضرت تھانوی سے منشعب ہونے کے لیے ضروری ہے کہ ان کی محبت ہو اور ان کے آدمیوں سے اور ان کی کتابوں کے مطالعہ سے منشعب ہوا جائے انکی کتابوں سے علم آئے گا اور ان کے آدمیوں سے عمل۔ (مکاتیب الیاس ص ۱۳۸)

### مندرجہ بالاحوالہ جات سے کیا ثابت ہوا؟

(۱) تبلیغی جماعت کا مقصد حقیقی خدا تعالیٰ اور رسول کریم ﷺ کی تعلیمات کا پھیلانا نہیں بلکہ تھانوی صاحب کی تعلیمات کو عام کرنا مقصد ہے۔

(۲) اس جماعت کا مقصد صرف یہ ہے کہ تھانوی کی روح کو خوش کیا جائے۔

(۳) غیر اللہ یعنی تھانوی صاحب کی روحانی مرتتوں کا حصول انسانی زندگی کا نظریہ بنایا گیا ہے۔

ناظرین! اگرچہ یہ کوئی اعتراض والی بات نہیں کیونکہ ہر شخص اپنا مقصد اپنی پسند کا تعین کرتا ہے۔ لیکن دھوکا ایک اخلاقی جرم ضرور ہے نیز اس میں غیر اللہ کی رضا کو حاصل کرنا

اور درجات کی ترقی کے لیے غیر اللہ کو سب بنا یا گیا ہے جو کہ ان حضرات کے مشن کے خلاف ہے۔

نیز یہ بھی واضح ہو گیا کہ مولوی الیاس صاحب اور تھانوی صاحب کا باہمی کیا رابطہ ہے یعنی یہ کہ تھانوی صاحب کی تعلیمات کو عام کیا جائے۔

آپ نے تھانوی صاحب کی تعلیمات کا ذرا سا حصہ اور اق گذشتہ سے معلوم کر لیا ہے ذرا سا اور سن لجئے تاکہ تھانوی تعلیم کی حقیقت اور اس کا پس منظر آپ کے سامنے آجائے۔

مولوی اشرف علی کے مفہومات کے مرتب مولوی خواجہ عز الحسن لکھتے ہیں حضرت تھانوی نے احقر کو مخاطب کر کے فرمایا کہ دیکھئے کہ میرا مادہ تاریخی (تاریخی نام) مکر عظیم ٹھیک ہے یا نہیں میں آخر شیخزادہ ہوں۔ شیخزادے بڑے فطرتی ہوتے ہیں۔ مجھے بھی بہت فطرتیں آتی ہیں۔ حسن العزیز ص ۱۳

ظاہر ہے کہ مکر شرمناک عیب ہے تو پھر مکار اور فطرتی آدمی کی تعلیمات میں کتنا حسن و جمال ہو گا اور فرمایا کہ میں دعوت اور ہدیہ میں حلال و حرام کو زیادہ نہیں دیکھتا کیونکہ میں متلقی نہیں ہوں۔ (کمالات اشرفیہ ص ۲۰۶)

آپ لکھتے ہیں کہ وہاں میں نے بدوس شرکت میلاد قیام کرنا قریب بمحال دیکھا اور منظور تھا وہاں رہنا۔ کیونکہ منفعت بھی ہے مدرسہ سے تخلوہ ملتی ہے۔

(سیف یمانی مرتبہ مولوی منظور نعمانی ص ۱۲۲)

مکالمۃ الصدرین ص ۱۱ پر شائع رده دیوبند مولانا شبیر احمد عثمانی کا یہ بیان منقول ہے کہ انہوں نے مولوی حفظ الرحمن کو مخاطب کرتے ہوئے کہا، ”دیکھئے حضرت مولانا ہمارے آپ کے مسلم بزرگ و پیشوائتھے ان کے متعلق بعض لوگوں کو یہ کہتے ہوئے ساگریا ہے کہ ان کو چھ صدر و پیہ ماہوار حکومت پنجاب سے یہ جاتے تھے۔

ظاہر ہے حکومت برطانیہ تھانوی صاحب کی مرید نہ تھی تو پھر یہ ماہانہ کسی خاص غرض

کے لیے ہی حکومت دستی ہوگی جو کہ اسلام کے خلاف ہوگی۔  
آپ کا سوانح نگار لکھتا ہے کہ تھانوی صاحب جن دنوں مدرسہ جامع العلوم کانپور میں مدرس تھے انہی دنوں کا واقعہ ہے کہ محلے کی کچھ عورتیں فاتحہ دلوانے کے لیے مسحائی لے کر آئیں۔ تھانوی صاحب کے طلبہ نے فاتحہ کی بجائے مسحائی لیکر خود کھالی۔ اس پر بڑا بہنگامہ ہوا۔ تھانوی صاحب کو خبر ہوئی تو وہ آئے اور انہوں نے لوگوں کو مخاطب کرتے ہوئے کہا:  
بحائی یہاں وہابی رہتے ہیں یہاں فاتحہ نیاز کے لیے کچھ حکومت لایا کرو۔“

(اشرف السوانح ص ۲۵ ج ۱)

ہمدرین کرام! ان حوالہ جات سے تھانوی تعلیم کی حقیقت روز روشن سے زیادہ واضح ہو گئی کہ وہ عقائد نجدیہ وہابیہ لکھنے کے ساتھ شیخزادہ مجسہ مکر عظیم حلال و حرام میں امتیاز سے بھی مستغفی ہیں دینوی فائدہ حاصل کرنے کے لیے اپنادین و مذہب ترک کر دیتے ہیں۔ اپنی وہابی جماعت کے پیشوں بزرگ ہیں اور حکومت برطانیہ دشمن اسلام سے محض اس کے نظریوں کو پورا کرنے کے لیے ماہوار چھ سو روپے لیتے تھے اور فاتحہ اور خدر و نیاز وغیرہ کے سخت ترین مخالف تھے۔

میرے عزیز اور بزرگو! یہ ہے مولوی تھانوی صاحب کا نقطہ تعلیمات اور ان کا زہد اور تقویٰ جو کہ درحقیقت نجدی عقائد و اعمال کا دوسرا نام ہے جس کو تبلیغی جماعت پاک و ہند میں پھیلا دینا اپنا مقصد و حیدر تصور کرتی ہے۔ اب آپ حضرات خود اندازو گھامیں کہ یہ کتاب و سنت کی تعلیم ہے کیا سلف سے خلف اب تک اسلام کی حقیقت یہی سمجھتے رہے؟ یہ فیصلہ ہم آپ پر چھوڑتے ہیں۔

## تبلیغی جماعت کا مقصد و حیدر اور محااذ ثانی

میرے بزرگان ملت! اس جماعت کا دوسرا محااذ مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی کے تجدیدی کارناموں کی تحریکیل ہے۔ مولوی الیاس صاحب اپنے پیر و مرشد مولوی رشید احمد

صاحب گنگوہی کی صفت و شاء میں تحریر فرماتے ہیں۔ حضرات اس دور کے قطب ارشاد اور مجدد تھے اور مجدد کے لیے یہ ضروری نہیں کہ سارا تجدیدی کام اسی کے باتحد پر ظاہر ہو بلکہ اس کے آدمیوں کے ذریعہ جو کام ہو گا وہ سب بھی بالواسطہ اسی کا ہے۔ (ملفوظات الیاس ص ۱۳۲)

ناظرین! تجدید کا لفظ ذہن نشین رکھیں مطلب اس کا یہ ہے کہ عقائد اہلسنت کی جگہ اور عقائد از سرنو لا تا ہے۔ نیز اس عبارت سے امور ذیل ثابت ہوئے:

(۱) مولوی رشید احمد گنگوہی مولوی الیاس صاحب کے پیر و مرشد اور بقول ان کے وقت کے مجدد و قطب ارشاد تھے۔ (۲) یہ کہ ان کا تجدیدی نقشہ کامل رہا ہے۔ (۳) مولوی الیاس ان کے خلیفہ اور مجدد وقت ہیں اور تجدیدی نقشہ کو کامل کرنے والے۔ لہذا ضروری ہے کہ مولوی رشید احمد مجدد وقت کا تجدیدی کارنامہ ظاہر کیا جائے تاکہ تکمیل حصہ کی نوعیت معلوم ہو سکے۔

مولوی رشید احمد صاحب موصوف کا اعتقادی اور عملی نقشہ حیات کچھ تو آپ سن چکے کچھ اور سمجھ لجئے۔

(۱) مولوی رشید احمد صاحب کا اعتقاد یہ ہے کہ رحمۃ اللعالمین ہوتا حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا خاصہ نہیں بلکہ یہ وصف اوروں کی بھی ہو سکتی ہے۔ چنانچہ آپ فرماتے ہیں۔ ”ل فقط رحمۃ اللعالمین صفت خاصہ رسول اللہ ﷺ کی نہیں ہے۔ (حالانکہ کتاب و سنت سے یہی واضح ہے کہ یہ وصف آپ کا ہی خاصہ ہے) چنانچہ مولوی اشرف علی کو اس وصف سے یاد کیا گیا۔ مصنف اشرف السوانح تھانوی صاحب کے متعلق لکھتا ہے۔ ..... ”حضرت والا (تھانوی صاحب) کی سر اپا رحمت شخصیت پر بلا مبالغہ وَ كَفِي بِاللَّهِ شَهِيداً وَه لقب صادق آتا ہے جس سے حضرت مولانا گنگوہی قدس سرہ العزیز نے شیخ العرب و الجم اعلیٰ حضرت حاجی صاحب قدس سرہ العزیز (یعنی اپنے پیر و مرشد) کو بعد وفات حضرت حاجی محمود حکیم کو یاد فرمایا تھا یعنی بار بار فرماتے تھے ہائے رحمۃ اللعالمین ہائے رحمۃ اللعالمین۔ (اشرف السوانح ص ۱۵۳ ج ۳) اس عبارت میں مولوی اشرف علی پر اور گنگوہی صاحب کے پیر و مرشد حاجی

صاحب ہر دو پر رحمۃ اللعائیں کا احلاق کیا گیا۔ مولوی رشید احمد صاحب کے اعتقاد میں کسی صحابی رسول پاک ﷺ کی تکفیر گناہ بیرہ ضرور ہے مگر اس سے وہ اہلسنت سے خارج نہیں ہوتا۔ عبارت یہ ہے جو شخص صحابہ کرامی میں سے کسی کی پنیر کرے وہ ملعون ہے ایسے شخص کو امام مسجد بنانا حرام ہے اور وہ اپنے کبیرہ۔ سبب اہلسنت، الجماعت سے خارج نہ ہوگا۔ (فتاویٰ رشید یہ ص ۱۳۱ ج ۲)

ظاہر ہے کہ جھوٹے شخص کو ملعون کہا جاتا ہے اور اس کی امامت بھی ناجائز مگر وہ مسلمان ضرور ہے تو گویا مطلب یہ ہوا کہ صحابہ کی تکفیہ سے انسان مسلمان ہی رہتا ہے اور اس کی یہ تکفیر صحیح ہے تو مولوی گنگوہی کے نزدیک چھٹی ہوئی لہ جس کی چاہو تکفیر کرتے جاؤ تم بہر صورت مسلمان ہی رہو گے۔ کیونکہ جسب صحابہ کی تکنیر سے اسلام باقی رہتا ہے تو کوئی صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے کیا بڑھ سکتا ہے۔ مولوی رشید احمد صاحب کا نظریہ یہ ہے کہ اب نجات و ہدایت کا معیار صرف مولوی رشید احمد صاحب ہی ہیں اور کسی کی اتباع مفید نجات و ہدایت نہیں چنانچہ آپ فرماتے ہیں۔ سن لو! حق وہی ہے جو رشید احمد کی زبان سے لکھتا ہے اور بقسم کہتا ہوں کہ میں کچھ نہیں ہوں مگر اس زمانہ میں ہدایت و نجارت موقوف ہے میرے اتباع پر۔ (تذکرۃ الرشید ج ۲ ص ۷۱)

اس عبارت میں مولوی صاحب نے اپنے آپ کو پیغمبر ﷺ کے مقام پر لاکھڑا کیا ہے کیونکہ نبی و پیغمبر کا وجود ہی ہدایت و نجات کا معیار و وقوف۔ علیہ ہوتا ہے علماء کرام کا کام پیغمبرانہ احکام کی اتباع کرنا کروانا مقصود ہوتا ہے۔

سوال: اگر کوئی شخص قبروں پر چادریں چڑھاتا ہو بزرگوں سے مدد مانگتا ہو یا بعد عنی مثل جواز عرس رسوم وغیرہ ہو اور یہ جانتا ہو کہ یہ افعال اچھے ہیں تو ایسے شخص سے عقد نکاح کرنا جائز ہے یا نہیں؟

جواب: جو شخص ایسے افعال کرتا ہے وہ قطعاً فاسق اور احتمال کفر کا ہے اس سے نکاح کرنا دختر مسلمہ کا اس واسطے ناجائز ہے کہ فساق سے ربط و ضبط کرنا حرام ہے اور ایسے

فُخْض سے ابتدائی سلام درست نہیں اور اگر فساد اندیشہ ہو تو کرے اور عیادت اور جنازہ کے لیے بھی وہی حال ہے اگر فتنہ کا اندیشہ ہو تو کر لے ورنہ نہیں۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۱۲۳ ج ۲)

(دیکھئے تبلیغی جماعت کے ذریعہ مسلم معاشرہ میں باہمی مناقشات کا یہ زہر پھیلانا کہاں تک مفید اور بامقصود ہو سکتا ہے)

مولوی رشید احمد نے لکھا ہے سوال جس جگہ زاغ معروفہ (کوا) کو اکثر حرام جانتے ہیں اور کھانے والے کو برا کہتے ہیں تو اس جگہ اس کو کھانے والے کو کچھ ثواب ہو گایا نہ ثواب۔ ہو گانہ عذاب؟ جواب مرحمت فرمایا کہ ثواب ہو گا۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۱۳۰ ج ۲)

ناظرین! یہاں تو سب جگہ کوئے کو حرام سمجھتے ہیں اور کھانے والے کو برا کہتے ہیں لہذا کو اکھانا کس قدر مفید ہوا اور موجب ثواب دیکھئے کیسی ترغیب ہے مگر افسوس تو یہ ہے کہ یہ لوگ خود بھی یہ کارثواب کرتے نہیں دیکھئے جاتے.....“ مولوی صاحب فرماتے ہیں کہ بذریعہ منی آرڈر روپیہ بھیجننا درست نہیں اور داخل ربواء (سود) ہے۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۱۲۸ ج ۲)

ملاحظہ فرمائیے کہ منی آرڈر کہاں پر جاری نہیں اور کونسا پر ہیز گاراس سے محفوظ ہے تو یہ سب سودخوار اور مستحق عذاب ہوئے۔

مولوی صاحب فرماتے ہیں عیدین میں معافقہ کرنا بدعت ہے اور ظاہر ہے کہ عیدین میں لوگ عموماً معافقہ کرتے ہیں اور مولوی صاحب کے ہاں یہ بدعت ہے اور بدعتی جہنمی ہے تو ایسا کرنے والے مسلمان عید کے روز عین بوقت خوشی معافقہ کرنے سے کیا ہوئے.....؟

مولوی صاحب فرماتے ہیں کہ مسجد میں چار پائی بچھانا مقیم اور مسافر ہردو کے لیے درست ہے۔ (فتاویٰ رشیدیہ ج ۲ ص ۸۹)

ملاحظہ فرمائیے کہ جو مساجد کہ شرعاً محض اللہ کی عبادت کے لیے بنائی گئی تھیں ان میں سہولت کے لیے مقیم و مسافر ہردو کو سونے کی اجازت مل گئی۔

## ان عبارات مذکورہ سے کیا ثابت ہوا

یہ کہ مولوی رشید احمد صاحب وقت کے قطب ارشاد اور مجدد تھے۔ ان کے نزدیک رحمۃ اللعائیں کا لقب حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ غیر پر بھی اس کا اطلاق کر سکتے ہیں۔ صحابہ کرام کی تغیرے سے انسان اہلسنت والجماعت بلکہ اسلام سے بھی خارج نہیں ہوتا۔ اس وقت ہدایت اور نجات کا حصول ان پر اور صرف ان پر حصی طور پر موقف ہے۔ بوقت ضرورت خوف وغیرہ بدعتی کا جنازہ وغیرہ پڑھ سکتے ہیں۔ دیسی کو اکھانا جائز ہے بلکہ موجب اجر و ثواب ہے اور اس کو یہاں ضرور کھانا چاہئے کہ یہاں پر اس کو کھانا لوگ برائی سمجھتے ہیں۔ بذریعہ منی آرڈر روپیہ بھیجنा سود و بیانج ہے۔ عیدین میں بعد نماز بغلگیر ہوتا معافہ کرتا تا جائز اور بدعت ہے۔ موجب عتاب و عذاب ہے۔ مسجدوں میں مسافر اور مقیم ہر دو کے لیے بلاعذر چار پائی بچھانی جائز ہے وغیرہ

ناظرین کرام! مولوی رشید احمد صاحب کے وہ نظریات جو کہ پہلے گزر چکے ہیں اور یہ جواب آپ پڑھ رہے ہیں یہ وہ خاکہ تجدیدی ہے جس کی تکمیل کے لیے تبلیغی جماعت شب و روز مارے مارے پھر تی اور سرگردان مختلف روپ بدلتی رہتی ہے۔ خلاصہ یہ کہ تبلیغی جماعت کا مقصد حیات اور جس کے لیے یہ معرض وجود میں آئی ہے یہ دو اور صرف دو محاذ ہیں۔

محاذ اول مولوی اشرف علی تھانوی کی تعلیمات مذکورہ کو ہر جگہ ہر اعتبار سے پہنچانا اور پھیلانا اور ان پر ہر ممکن امداد سے عملدرآمد کرتا اور کروانا اور محاذ دوم مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی قطب وقت اور مجدد زماں کے مذکورہ تجدیدی کارناموں کی تعمیل اور تکمیل کرتا اور کردا ہے۔

## مذکورہ محاذوں سے کیا ثابت ہوا

میرے بزرگوں اور عزیزو! اور اق مذکورہ سے یہ امر واضح ہو گیا کہ یہ ہر دو محاذ درحقیقت عقائد نجد یہ وہابیہ کی مکمل تعییم اور تکمیل ہے اور انہی حالات کے پیدا کرنے کے لیے

ہے جو کہ نجدی پروگرام کا اصلی مقصد اور حقیقی پس منظر ہے۔ آپ ان ہر دو محاذوں کا بار بار جائزہ لیں اور غور کریں کہ ان میں اور نجدی اعمال و عقائد میں کیا فرق ہے۔ آیا یہ دونوں ایک، ہیں یا غیر یقینی طور پر آپ جب کہ اس کے ساتھ ان کا اقرار وہابی ہونا بھی جس کا ذکر پہلے ہو چکا ہے اور نجدی دربار سے اس کی تائید کا ملاحظہ فرمائیں گے تو اس نتیجہ پر پہنچیں گے کہ یہ ہر دو محاذ اور نجدی نظریات ایک ہیں جس سے یہ واضح ہو جائے گا کہ تبلیغی جماعت دیوبندی نجدی وہابی جماعت ہے۔ ہذا ہوا المراد۔

**وجہ دوم:** تبلیغی جماعت کے نجدی وہابی ہونے کی دوسری وجہ یہ ہے۔

جمشید پور سے ایک سوال مورخہ ۱۵ افروری ۱۹۵۳ء کو آیا کہ تبلیغی جماعت کے نام سے ایک نیا گروہ چند سال سے پیدا ہوا ہے جس کے بانی مولانا محمد الیاس تھے۔ اور آجکل انکے چکہ پرانکے بیٹے مولوی محمد یوسف امیر جماعت کام کام کر رہے ہیں۔ آپ اس جماعت کے مذہبی عقیدوں سے واقف ہوں گے۔ ازراہ کرم صحیح حالات سے مطلع فرمائیں مختصر۔

خواجہ حسن نظامی نے ۲۵ افروری ۱۹۵۳ء کو جواب دیا کہ تبلیغی جماعت کے سب لوگ درگاہوں اور عرسوں اور نذر و نیاز کے مخالف ہیں اور جب سے مولوی محمد یوسف نے جماعت بندی کی ہے ہر جمعرات کو بہ کثرت ایسے لوگ آتے ہیں جو درگاہوں کے مخالف ہیں۔ چنانچہ ایک سال میں اس جماعت کے نوآدمی روضہ شریف کے اندر جوتیاں لیکر چلے گئے اس پڑھائی ہوئی اور فریقین کے زخمی مردوں عورتوں کو پولیس میرے پاس ملے آئی اور میں نے دونوں میں صلح کر دی ورنہ دونوں جیل جاتے۔ بہر حال اس خاندان کا شاگرد ہوں مگر ان کے عقائد کے خلاف ہوں۔ (ناظرین آپ ملاحظہ فرمائیں کیا نجدی کردار اور اس میں کچھ فرق ہے؟)

جزل سیکرٹری جماعت نظامیہ درگاہ نظام الدین دہلی کا جواب ملاحظہ ہو..... ”گرامی نامہ شرف صدور لایا۔ آپ نے جس جماعت کے متعلق استفادہ فرمایا ہے وہ ہمارے صوفیاء کرام کے عقائد کی منکر ہے اور مزارات اولیاء کے انہدام کو ثواب اور نذر و نیاز فاتحہ میلاد

شریف عرس وغیرہ کو حرام بھتی ہے اس جماعت سے علیحدہ رہنا ضروری ہے ورنہ عقائد خراب کرتا اور لوگوں کو تبلیغِ اسلام کے نام پر بدمنہب اور گمراہ کرنا انکا اول اصول و فرض ہے۔“

دعا گو سید ظہور حسین نظامی عزیزی

تبليغي جماعت کی متعدد درسگاہ مدرسہ امینیہ دہلی کے دارالافتاء سے ایک خط کا جواب سنئے:

”تفویت الایمان،“ شیخ زیور وغیرہ مذکورہ کتابیں مستند اور صحیح ہیں ان کے لکھنے والے متدين عالم تھے جو ان کتابوں کو باطل کرتا ہے وہ گمراہ ہے یہ بات غلط ہے کہ مولانا ..... محمد الیاس مرحوم ور ولوی محمد یوسف ان کتابوں کے خلاف ہیں۔ گیارہویں تیجہ وغیرہ کو یہ تاجائز تھی سمجھتے ہیں۔ یہ دونوں حضرات مولوی اسماعیل شہید مولوی رشید احمد گنگوہی اور مولانا تھانوی کے ماننے والے ہیں۔“ (محمد ضیاق الحق دہلوی مدرسہ امینیہ دہلی)

### ان عبارات اور جوابات سے کیا ثابت ہوا؟

(۱) ان کا کردا۔ بعد نجدی کردار ہے۔ (۲) یہ جماعت تبلیغِ اسلام کا لبادہ اوڑھ کر عقائد صحیح سے ہٹا کر عقائد فاسدہ باطلہ کی تعلیم کے ذریعہ گمراہی کا سبق دیتی ہے۔ (۳) اس جماعت سے ملیحہ رہنا نہایت ضروری ہے۔ (۴) وہابیہ نجدیہ کے عقائد اور اعمال کی تعمیل ضروری اور فرض سمجھتی ہے۔ (۵) تفویت الایمان وغیرہ جو کہ نجدی عقائد کی صحیح ترجمان ہیں بڑی مستند اور قابل عمل کتابیں ہیں کہ ان کے خلاف چلنامہ گمراہی اور جہالت ہے اور مولوی الیاس اور ان کے بیٹے مولوی محمد یوسف کا معمول یہی کتابیں ہیں اور یہ اور مولوی اسماعیل و اشرف علی وغیرہ سب ہم تقیدہ ہیں۔

مولوی، مراغہی دیوبندی تحریکی مارچ ۱۹۵۷ء میں لکھتے ہیں۔ ”میں نے دیکھا کہ شاہ اسماعیل شہید نے تقویت الایمان میں فصل فی الاجتناب عن الاشتراك کے ذیل میں لکھا ہے..... ”ہر جلوق چھٹا ہ یا بڑا وہ اللہ کی شان کے آگے چمار سے بھی زیادہ ذلیل ہے۔“ کیا اس کا صاف اور بدھی ملب نہیں ہے کہ اولیاء اور صحابہ رضی اللہ عنہ تو ایک طرف رہے تمام

انبیاء و رسول خاتم النبیین ﷺ بھی اللہ کی شان کے آگے چمار سے بھی زیادہ ذلیل ہیں۔ کیا خطرناک انداز بیان ہے۔ تن کو لرزادی نے والے الفاظ ہیں (اور یہ صحیح ہے کہ مولوی اسماعیل نے خود اس تیزی اور الفاظ کی خطرناکی کو تسلیم کیا ہے) چنانچہ مشہور ہے کہ جب مولوی اسماعیل نے تقویت الایمان کو لکھا تو احباب کے رو برو اس کو پیش کیا اور یہ کہا کہ اس میں تیزی اور افراط و تغیریط ہو گئی ہے۔ اور لکھتے ہیں کہ میں نے یہ کتاب لکھی ہے اور میں جانتا ہوں کہ اس میں بعض جگہ تیز الفاظ بھی آگئے ہیں اور بعض جگہ تشدید بھی ہو گیا ہے۔ مثلاً ان امور کو جو شرکِ خنی تھے (جن سے مسلمان کافرنہیں ہوتا) شرکِ جلی اللہ دیا گیا ہے یعنی اسلام سے خارج کرنے والے ان وجود سے مجھے اندر یہ ہے کہ اسکی اشاعت سے شورش ضرور ہو گی جیسا کہ پہلے گذر چکا ہے۔“

ہاتھرین! مصنف تقویت خود اقرار کر رہا ہے کہ اس میں الفاظ تیز اور غیر شرک کو شرک یعنی غیر کفر کو کفر لکھ دیا ہے اور اس سے ضرور شورش ہو گی (کیونکہ یہ عقائد حقہ کے خلاف اور عقائد نجہدیہ کا عسکر ہے) اور اس کی اصلاح نہیں کی گئی اور نہ یہ کوئی دوسرا ہے جو اس کی اصلاح کر دے جائے۔

کس قدر فسوس ہے کہ ایک اپنے کو مسلمان کہتا ہوا کہی کتاب لکھ رہا ہے جو کہ سوادِ عظیم کے خلاف ہے اور جس میں غیر کفر کو کفر کہا جا رہا ہے اور یہ کہ وہ امت مرحومہ میں ایک زہریلا انقلاب پیدا کر دے گی۔ تھبت اور افتراق کا دروازہ کھول دے گی کتنوں کو بے ایمان اور گمراہ بنا دے گی اور تم بالآخر یہ کہ مسلمانوں کی ایک جماعت انہوں کمری ہوئی جو کہ اس کتاب کو بر طریق توجیہہ القول بمعالا پررضی بہ قائلہ بعینہ کتاب و سنت کی حامل اور ان کا عکس بتا رہی ہے جب کہ اس کا مصنف اور اسکے ہم نوا افرار ہیں کہ اس میں تشدید و غلو غیر شرک کو شرک و غیرہ و سب کچھ لکھ دیا گیا ہے اور اس سے ایک بے پناہ شورش اور انقلاب پیدا ہو جائے گا کیونکہ یہ کتاب و سنت اور جمہور اہلسنت کے خلاف ہے۔ اس کا پڑھنا لکھنا رکھنا ضروری اور اس کی تبلیغ حقیقی اسلام قرار دے رہی ہے۔ مصنف کے خلاف تشریع کر رہی

ہے..... بہرنج ان فتاویٰ جات اور حوالجات سے اتنا ضرور واضح ہو گیا کہ تبلیغی جماعت اور اس کے ہم خیال حضرات کے عقائد و اعمال اور نجدی عقائد و اعمال ایک ہی حیثیت رکھتے ہیں دونوں میں کچھ فرق نہیں اور ستم بالاستم یہ کہ وہابی عقائد و اعمال رکھنے کے باوجود اپنے کو اہانت و جماعت اور حنفی مقلد ظاہر کرتے ہیں اور اقرار وہابی ہونے کے ساتھ جب ان کو وہابی کہا جائے تو سخت چڑتے اور انتہائی طور پر برآمدتے ہیں حالانکہ بات واضح ہے کہ حنفی کو محض اس وجہ سے حنفی کہا جاتا ہے کہ اس کے معمولات حنفی مسلک پر ہیں تو جب مسلک انکا وہابی ہوا اور اس کا ان کو اقرار و اعتراض بھی ہے تو پھر وہابی کہنے پر چڑنے کا کیا مطلب؟

بہرنج ان حوالجات سے ثابت ہوا کہ جماعت تبلیغی اور نجدی حضرات کے عقائد و اعمال میں چونکہ اتحاد اور توافق ہے لہذا تبلیغی جماعت بھی نجدی ہے۔

وجہ سوم: تیسرا وجہ تبلیغی جماعت کے نجدی ہونے کی یہ ہے کہ تبلیغی جماعت کی دعوت اور نجدی دعوت کی نوعیت ایک معلوم ہوتی ہے مثلاً نجدی تحریک کا ابتدائی انداز یہ تھا کہ اس میں پہلے کلمہ کا پرچار کیا گیا۔ پھر اعمال و اخلاق کی اصلاحی صورتیں اختیار کی گئیں۔ پھر اجتماعی طور پر چلت پھرت کا دور چلا اور توحید اور اخلاص پر زور دیا گیا اور پھر جب اکثریت ہو گئی تو بعض خارجی وسائل کے تعاون سے یہی دعوت جبر و قبر کی صورت اختیار کر گئی اور حصول اقتدار و حکومت پر فتح ہوئی۔ چنانچہ مسعود عالم ندوی محمد ابن عبد الوہاب ہائی کتاب میں شیخ نجد کی زندگی کی تاریخ لکھتے ہوئے ان کی ابتدائی دعوت و تبلیغ کا حال یوں لکھتا ہے۔ "حریمہ کی والپی کے بعد انہوں نے بدعتات کے استیصال اور توحید و اخلاق کے عالم کرنے کا مصمم ارادہ کر لیا۔ دعوت کی بنیاد توحید پر رکھی لاله الا اللہ کا بول بالا"۔ ان کا شعار تھا (محمد بن عبد الوہاب ص ۲۳) اور شیخ محمد ابن عبد الوہاب کے اپنے الفاظ یوں ہیں۔ ان الدی انا قمت به و دعوت الیہ کلمة لا الہ الا اللہ وار کان الاسلام والامر بالمعروف والنهی عن المنکر (ترجمہ) "یہ جس کی میں محمد بن عبد الوہاب دعوت دے رہا ہوں۔ وہ کلمہ لا الہ الا اللہ اور ارکان اسلام اور امر بالمعروف و نہی عن المنکر ہے۔"

درعیہ ایک نامی قصہ ہے شیخ نجد کے تبلیغی مرکز کے قیام کا ذکرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:- ”شیخ کی تشریف آوری سے پہلے درعیہ ایک چھوٹا سا قصہ تھا جہاں جہاست اگر م بازاری تھی۔ شیخ نے سب سے پہلے وعظ اور اس کے حلقے قائم کیے اور خود صبح و شام تک آنے والوں کو کتاب و سوت کی تعلیم دیتے اور اپنی دعوت (دعوت توحید) اخلاص، فی عبادۃ اللہ کی اہم اور ضروری چیزیں ذہن نشین کرانے کی کوشش کرتے۔“ ص ۳۲

حلقوں کی وسعت کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ ”اب تک شیخ کی دعوت نجد کے اضلاع تک محدود تھی لیکن یہ دعوت عالم تھی۔ اصلاح کی ضرورت صرف نجد میں نہ تھی بلکہ تمام اسلامی دنیا انحصار کے عالم میں تھی۔ اصلاح کی ابتداء گھر سے ہوتی ہے۔ اس لیے قدرتی طور پر عینہ اور حریملا درعیہ عارض کے دوسرے قصہ شیخ کی دعوت کے اولین مرکز بنے لیکن جو نہیں ان علاقوں میں زندگی کی علامتیں ظاہر ہوئیں شیخ نے اپنی دعوت کا حلقہ وسیع کیا اور دور دور شہروں کے علماء امراء قضاۃ کے پاس تبلیغی خطوط بھیجے اور ان میں اپنی دعوت کے قبول کرنے پر آمادہ کرنے لگے۔“ ص ۳۷ ایسے ہی یہ حلقے بڑھتے گئے حتیٰ کہ جب اکثریت حاصل ہوئی تو ایک لخت یہ سب کچھ جبری و قهری شکل میں بدل گیا اور حصول اقتدار و حکومت کا ذریعہ بن گئے۔

بہر صورت اسی طرح بعینہ تبلیغی جماعت کا یہی مشن ہے کہ تحریک کو تحریک ایمانی سے شروع کیا ہے اور کلمہ، نماز تسبیح و حکیمی تبلیغ اور جماعتی اور انفرادی گشت اور چلت و پھرت کے لیے سفر وغیرہ کی آج جس طرف دیکھئے کہ یہ جماعت پھیلتی جا رہی ہے اور الہست واجماعت کے شعائر و معمولات وغیرہ سے ہٹائی جا رہی ہے حتیٰ کہ جب بکثرت اس کا وجود ہو جائے گا تو نجدی حکومت کی طرح یک لخت حاصل کردہ وسائل کی اعانت سے یہ جبر و قہر و تشدد کی صورت اختیار کر لے گی اور حکومت و اقتدار حاصل کرے گی اور نجدی حکومت کا ہاتھ بٹا کر دنیاوی مقاصد سے مستفید ہو گی اور غالباً یہی وجہ معلوم ہوتی ہے۔ کیونکہ تحریک ایمانی گواصوی طور پر اول ہے اور تحقیق اعمال کا معیار حقیقی ہے کہ ایمان و عقیدہ صحیح نہ ہو تو سب عمل بیکار

ہو جاتے ہیں لیکن اس سے عوام کو زیادہ متأثر نہیں کیا جاسکتا بلکہ اظہار عقیدہ سے سربست راز فاش ہو کر رہ جاتا ہے۔ اور تحریک کی کامیابی زیادہ دیر تک خطرہ میں پڑ جاتی ہے۔ بہر صورت اس دعویٰ اتحاد و اتفاق سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ تبلیغی جماعت اور نجدی جماعت دونوں ایک ہی چیز سے عبارت ہیں۔

وجہ چہارم: چونچی وجہ جماعت تبلیغی کے نجدی حکومت کے ساتھ تحد ہونے کی یہ ہے کہ نجدی حکومت کی ابتداء یوں ہے کہ محمد ابن عبد الوہاب نے کلمہ نماز اصلاح اعمال تو حید وغیرہ کو بڑے زور سے روایج دیا اور ان کی توجہ کو شعارِ الہست اور عقائد صحیح سے تدریجیاً پھیرا۔ پھر جب اکثریت ہو گئی تو وہ آیات اور احادیث جو کہ کافروں اور مشرکوں کے متعلق وارد ہوئی تھیں ان کو الہست والجماعت اہل حجاز کے عقائد و اعمال پر اپنے نامہ مودا اور ناقابل تعریف انداز سے منطبق کیا اور پھر اس بناء پر انکو مشرک اور کافر قرار دیا۔ پھر ان سے مشرکین کا سالوک اور ان کا قتل و قبال شروع کر دیا اور ان کے تمام مقبوضات اور مملوکات کو مال غنیمت سمجھ کر اپنی خواہشات میں صرف کیا جیسا کہ پہلے گذر چکا ہے کہ نجدی نے اہل حجاز کو یوں خطاب کیا ”اے باشندگان حجاز! تم ہامان اور فرعون سے بھی بڑھ کر ہو ہم تمہارے ساتھ اسی طرح قبال کریں گے جس طرح کفار سے کیا جاتا ہے۔ تم امیر حمزہ اور عبد القادر (جیلانی) کے پیاری اور دشمنان اسلام کے تعاون و مدد سے خوف قتل و غارت کی اور حکومت قائم کر لی اور اعداء دین کو خوش کرتے ہوئے مسلمانوں میں باہمی تفریق کا ہمیشہ کے لیے بیج بودیا تو گویا کفر نماز اصلاح اعمال۔ اتباع کتاب و سنت کو حصول اقتدار کا ذریعہ بنایا گیا اور یہ ممکن ہے جیسا کہ جماعت مرزا یہ نے حکومت برطانیہ کے وجود و بقا کے لیے اور اس کے مفاد کے پیش نظر عالم اسلام میں تبلیغ اسلام کو آله بنایا اور مولوی ابوالاعلیٰ مودودی نے اسلامی نظام کو کسی اپنی غرض حصول اقتدار یا سرمایہ دارانہ نظام وغیرہ کے لیے آله بنایا اور غیر مقلدوں نے پرچار تو حید کو آله بنایا اور اہل اسلام کو کیا سے کیا کہہ دیا۔ بناء علیہ معلوم ہوتا ہے کہ تبلیغی جماعت نے بھی تحریک ایمان کو اولاً اور تحریک اصلاح عمل کو ہائی حصول اقتدار کے لیے آله بنار کھا ہے۔ دیکھئے مجموع

جوہر نے حجاز سے واپسی پر جو تاثر جامع مسجد دہلی میں ایک عظیم اجتماع کے رو برو حل斐ہ طور پر ظاہر کیا وہ حسب ذیل ہے:..... ”سلطان ابن سعود اور ارکان حکومت بار بار کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کی رث لگاتے تھے لیکن میں نے تو یہ پایا کہ انہوں نے کتاب اللہ اور سنت رسول اللہ کو دنیا کمانے کے لیے آلہ بنارکھا ہے جو لوگ ذا کے ذاتے ہیں چوری کرتے ہیں برآ کرتے ہیں لیکن جو لوگ قرآن و حدیث کو آڑ بنا کر دنیاوی حکومت حاصل کرتے ہیں چوروں اور ذاکوؤں سے بھی برآ کرتے ہیں۔“ (مقالات محمد علی ص ۹۵ و ۹۶ ج ۱)

لہذا عین ممکن ہے کہ تبلیغی جماعت نے بھی کلمہ نماز توحید وغیرہ کو آلہ بنارکھا ہوا اور مطلب حصول اقتدار ہو کہ جب کثرت حاصل ہو جائے تو یہ سب تواضع و مدارات جبر و قہر کی صورت میں بدل جائے اور حجاز مقدس کے سے حالات پیدا کر دیئے جائیں یعنی دوسروں کے اعمال کو شرک اور کفر قرار دے کرو ہی خجدیانہ طریق کا راخیار کر لیا جائے۔

ناظرین کرام حقیقت یہ ہے کہ تبلیغی جماعت اب اخلاصی تحریک نہیں رہی بلکہ وہ آہستہ آہستہ ایک نئے دین میں تبدیل ہو رہی ہے اور یہی وجہ ہے کہ جماعت تبلیغی والے اپنے علاوہ سب کو کافر و مرتد تصور کرنے لگے ہیں۔ جیسا کہ آگے ذکر کیا جائے گا کیونکہ تبلیغی جماعت کے مرکز پر ایمان لانا اب اسلام کا چھٹا رکن بن گیا ہے۔ چنانچہ مولوی عبد الرحیم دیوبندی رکن تبلیغی جماعت فرماتے ہیں..... ”میں حیران ہوں کیا کہوں کچھ سمجھ میں نہیں آتا پتہ نہیں کب سے تبلیغی جماعت کا مرکز بھی ایمانیات میں داخل ہو گیا ہے اور اسکا منکر کافر قرار پاتا ہے۔“ (چشمہ آفتاب ص ۶۱)

نیز آپ فرماتے ہیں..... ”ہمارے میوات والے ماشاء اللہ عرب و عجم میں مسلمان بناتے بناتے اکتا گئے ہیں جی بھر گیا ہے اس لیے میوات کے بعض سرگرم مبلغین اور علماء نے مسلمانوں کو مرتد و کافر بنانا شروع کر دیا ہے۔“ ص ۶۱ ”اگر ذرا بھی طاقت حاصل ہو جائے اور جو کہ مرکز نہ آئے تو اسے تو بالکل مرتد کے درجہ میں سمجھتے ہیں۔“ (نور محمد چندی ص ۶۰)

ناظرین! ملاحظہ فرمائیں کہ خدیوں کی طرح اوروں کو بلکہ اب خود اپنوں کو بھی

کافر اور مرتد سمجھا جائے گا۔ اور اب صرف جری اور قہری قوت کی ضرورت ہے تاکہ وہی خاکہ نجدیت یہاں بھی دہرا دیا جائے۔

روز روشن کی طرح ثابت ہوا کہ تبلیغی جماعت میں کلی اتحاد ہے اور دونوں کا منصوبہ ایک لہذا دونوں کی شرعی حیثیت ایک، دونوں کی جزا اوسرا ایک بہر صورت ان چار وجوہ سے ثابت ہوا کہ تبلیغی جماعت اور نجدی گروہ کا عقیدہ اور کیفیت عمل اور ہر دو کا پس منظر ایک ہے اور صرف ایک اور دونوں ہی کا شفاعت میں انکار ایک..... ہذا ہو المراد

### تبلیغی جماعت کا نقشہ حیات

حضرات! اب ہم یہ ظاہر کرنا چاہتے ہیں کہ یہ تبلیغی جماعت شب و روز نیک اعمال اور اصلاح حالات کی دوسرے لوگوں کو تبلیغ کرتی رہتی ہے۔ دیکھنا یہ ہے کہ خود اس کے اپنے عملی اور نظری تاثرات کیا کچھ ہیں۔

مولوی عبدالرحیم دیوبندی فرماتے ہیں ..... ”خیال کجھے جو تحریک علماء اور عوام میں ربط پیدا کرنے کے لیے شروع کی گئی تھی وہی تحریک آج علماء و مدرسین سے بعد و دوری کا سبب بھی جاری ہے کچھ عجیب سی بات ہے جو تبلیغی جماعت سے جتنا قریب ہوتا ہے وہ اتنا ہی دوسرے علماء سے بعید تر ہوتا چلا جا رہا ہے آخرا یا کیوں؟ اور جس نے دو چار چلے دیدیے تو پھر اس کی ترقی درجات کا کیا کہنا پھر تو وہ علماء کی کوئی حقیقت اپنے سامنے نہیں رکھتا۔“ (ص ۵ چشمہ آفتاب) ..... فرماتے ہیں۔ ”ابتہ یہ تو میں بھی سن رہا ہوں کہ حضرت تھانوی قدس سرہ کے بعض خلفا اور خواص اس تبلیغی جماعت کو پسند نہیں کرتے۔“ (چشمہ آفتاب ص ۱۱)

آپ فرماتے ہیں۔ ”اب آپ حضرات سے ہی دریافت کرتا ہوں کہ ایک طرف تو عاجزی اور اکساری کی نمائش دوسری طرف استغنا و برتری کا یہ عالم..... آپ ہی فیصلہ فرمائیں کہ اس عاجزی میں کتنا اخلاص ہے۔“ (چشمہ آفتاب ص ۶۰)

آپ فرماتے ہیں۔ ”ایک غلط فہمی کا ازالہ بھی کر دوں علماء کرام کے ذہن میں یہ آتا

ہے کہ چلو دین کا تھوڑا بہت کام ہو رہا ہے، غلطیاں کہاں نہیں ہوتیں میں سمجھتا ہوں کہ کچھ غور سے کام نہیں لیا گیا۔ حقیقت یہ ہے کہ بے نمازی عملی قصور ہے اور علماء مدارس کا استخفاف اور افضل کو غیر افضل یا غیر سنت (بدعت) کو سنت سمجھنا اعتقادی قصور ہے۔ میں یہ سمجھنے میں قادر ہوں کہ چند اعمال کی اصلاح کے پیش نظر عقائد میں قصور کو نظر انداز کر دینا کہاں تک شرعی نقطہ نظر سے درست ہے۔ صحیح عقائد مدارنجات ہیں۔ اعمال مدارنجات نہیں۔“

(چشمہ آفتاب ص ۵۲-۵۳)

مولوی احتشام الحق کا نذر حلوی (بقول خود) اس تحریک کے بانیوں سے ہیں انہوں نے حال ہی میں تبلیغی جماعت پر سخت تنقید کرتے ہوئے ان کو گراہی کی طرف دعوت دینے والی جماعت قرار دیا ہے۔“ (چشمہ آفتاب ص ۳)

آپ نے واضح طور پر یہ نہیں فرمایا کہ حضرت مولانا محمد الیاس صاحب قدس سرہ العزیز کی وفات سے کتنے عرصہ بعد میں یہ تبلیغ بدعت حنسے سے خارج ہو کر بدعت ضلالت اور ملت کی تباہی کا ذریعہ بن گئی تھی کیا محسلا ہی ایسا ہوا؟ (چشمہ آفتاب ص ۶)

جبکہ جماعت کا اقتدار ہے ائمہ مدرسین کو مخالف قرار دے کر فوراً ان کو علیحدہ کر دیا جاتا ہے خواہ وہ کیسی تعلیمی صلاحیت رکھتا ہو۔ میں اسکی تفصیل بھی پیش کر سکتا ہوں۔  
(اصول دعوت و تبلیغ ص ۳۸)

”کیونکہ جب ان نابالغ مقتداوں (تبلیغی جماعت کے جامل مبلغین) نے خطاب عام شروع کر دیئے ہیں جن کی شرعاً ان کو اجازت نہیں اور انہوں نے اس کام کی افضیلت پر حد سے تجاوز کیا اور دوسرے دینی شعبوں کی کمل کھلانخیف (تحقیر) شروع کر دی۔“  
(اصول دعوت و تبلیغ ص ۳۳-۳۴)

مولوی عبد الرحیم صاحب دیوبندی نے مزید ان حالات پر روشنی ڈالی جو فی زمانہ کچھ ناقبت اندیش مصنوعی دین کا درد رکھنے والوں (تبلیغی جماعت والے) کی جانب سے رونما ہو رہے ہیں میوات کا علاقہ خاص طور پر انکا فکار ہے۔ حیرات کا مقام ہے کہ جو کام اہل

علم کا ہے وہ ایسے لوگ سر انجام دینا چاہتے ہیں جو نہ صرف دین سے نآشنا ہیں بلکہ اپنی سفاهت اور جہالت اور اپنی بدکرداریوں کی وجہ سے معاشرہ میں بھی کسی اچھی نگاہ سے نہیں دیکھے جاتے یہ تو ایسا سمجھئے کہ

اذا كان الغراب دليلاً قوم سيفديهم طريق الفا لا يكتفى  
جب کوئی قوم اپنی رہنمائی کے لیے کوئے کا انتخاب کرے تو عنقریب وہ ان کو ہلاکت کے کوئی میں میں ذال دے گا میں ہر جمیع کو مولانا محمد یوسف کی خدمت میں برابر حاضر ہوتا تھا اور جماعت کے بے ضابطہ مقررین کی شکایت عرض کرتا رہا کہ میں بہت سے موقعوں پر خود سن چکا ہوں کہ یہ لوگ علماء کرام اور مدارس کا مختلف انداز سے استخفاف کرتے ہیں یعنی تحقیر کرتے ہیں آپ حضرات کو جلد از جلد اس کی شدت سے روک تھام کرنی چاہئے۔ علماء کرام کو سخت شکایات ہیں۔” (اصول دعوت و تبلیغ ص ۳۳)

”اگر حق تعالیٰ کسی سے کام لینا نہیں چاہتے تو چاہے ابニアء بھی کتنی کوشش کریں تب بھی ذرہ نہیں ہل سکتا اور اگر کرنا چاہیں تو تم جیسے ضعیف سے بھی وہ کام لے لیں جو ابニアء سے نہ ہو سکے۔“ (مکاتیب الیاس ص ۱۰۷)

”غور کا مقام ہے کہ کوئی شخص بغیر سند کے کمپوزر تک نہیں ہو سکتا۔ مگر ان لوگوں نے دین کو اتنا آسان سمجھ لیا ہے کہ جس کا بھی جی چاہے وعظ و تقریر کرنے کہڑا ہو جائے کسی سند کی ضرورت نہیں۔ ایسے ہی موقع پر یہ مثال یہ خوب صادق آتی ہے۔ نیم حکیم خطرہ جاں نیم ملاں خطرہ ایمان۔“ (اصول دعوت و تبلیغ ص ۵۲)

مولوی عبد الرحیم صاحب دیوبندی فرماتے ہیں۔ میرے بزرگو! جب ناواقف اور ناہل لوگ مند خطاب پر فائز ہوں گے تو وہ اپنے مبلغ علم کے مطابق ہی نہیں بولیں گے بلکہ اپنے علم سے آگے نکلتے پیدا کریں گے۔ ان کو اتنی جرأت ہو گئی ہے کہ وہ لوگ اپنے خطاب میں علماء پر تنبیہات فرماتے ہیں۔

ڈاکٹر ذاکر حسین خاں صاحب شیخ جامعہ ملیہ حال صدر جمہور یہ مدت سے مولوی

الیاس کی خدمت میں رہے اور اس تحریک کے مویدے نے ایک خط کلکٹہ سے ایک خاتون کے نام لکھا تھا جو کہ انگریزی اخبار انڈین ایکسپریس میں چھپا تھا۔ موصوف لکھتے ہیں .....  
”ہندوستان میں ایک ایسی پرستش گاہ کی ضرورت ہے جہاں مختلف مذاہبوں کے لوگ جا جا کر اپنے خدا کی عبادت کریں۔ مختلف مذاہب تو بس ایک ہی حقیقت کبری (منزل مقصود) کے لیے مختلف راستے ہیں۔ ہم بہت بڑا کام کر ڈالیں گے اگر کوئی ایسا راستہ نکالیں جس سے اس سوچ کی عادت ختم ہو جائے کہ ایک ہی معین مرکز اور راستہ ہے۔“

(انڈین ایکسپریس ۸ رکتوبر ۱۹۶۸ء)

ملاحظہ فرمائیے کہ یہ ہے ذہن اس مبلغ دین کا جو کہ عرصہ دراز تک مولانا الیاس صاحب اور ان کی تبلیغی جماعت کے فیضان سے بہرہ مند ہو چکا ہے۔ دینی زندگی کی بات الگ رہی۔ اس کو اس بنیادی قرارداد کا بھی انکار ہے کہ صرف اسلام ہی خدا کا سچا دین اور سیدھا راستہ ہے۔ بتائیے جماعت کے ایسے تاثرات کی کونسی جگہ ہے؟

ان عبارات اور حوالجات سے کیا ثابت ہوا۔ تبلیغی جماعت چند چلوں کے بعد عمل کو عقیدہ اور ایمان پر ترجیح دیتی ہے بلکہ اس ظاہری اور محدود عمل کی وجہ سے علماء و مدرسین اور مدارس کی استخفاف اور تحریر کرتی ہے اور داؤ چلے تو ان کو خدمات سے الگ کر دیتی ہے اور گوہ وہ کتنے لاکٹ ہوں وہ منصب خود سنجال لیتی ہے جو اس میں داخل ہوتا ہے وہ چند روز کے بعد علماء و مدرسین سے دور ہو جاتا ہے۔ یہ جماعت بجائے ایمان کے عمل کو معیار نجات تصور کرتی ہے اس کے ایک طرف تو فروتنی اور انکسار ہے دوسری طرف استکبار و انا نیت ہے۔ سنت کو بدعت اور بدعت کو سنت قرار دیتی ہے۔ گمراہی کی طرف ہدایت کرتی ہے۔ بدعت حصہ سے بدعت سیدہ بن گنی ہے اس کو وعظ کا حق نہیں بوجہ جہالت یہ ناقابل توجہ ہے۔ یہ جماعت دین سے نا آشنا ہے اپنی بدکرداری کی وجہ سے معاشرہ میں اس کی کوئی جگہ نہیں۔ اس کے بعض ذمہ دار افراد ایسے ہیں جو کہ اسلام اور صرف اسلام کو ذریعہ نجات تسلیم کرنے کے لیے تیار نہیں۔ اس کے بعض مبلغ نہ صرف جاہل ہیں اور بے دین بلکہ اپنی بدکرداری کی وجہ سے معاشرہ میں

کوئی حیثیت نہیں رکھتے۔ یہ رہنمائی کے لاٹق نہیں جو کام انجیاء سے بعد کوشش نہ ہو سکے وہ اللہ چاہے تو ان کے ادنی سے کرالے۔ اس کے مبلغ بلا سند و عذر کرتے ہیں۔ اپنے مبلغ علم سے بڑھ کر علماء پر تنبیہات کرنے سے نہیں چوکتے۔ اپنے عمل پر اتراتے ہوئے دوسروں کو ذرا سی غلطی پر کافر اور مرتد کہنے لگتے ہیں بلکہ وہ اپنے علاوہ کسی کو مسلمان ہی نہیں سمجھتے اور بعض ان میں ایسے ہیں کہاں کو ابھی تک بھی باور نہیں ہو سکا کہ نجات اخروی کے لیے صحیح راستہ صرف اسلام ہی ہے۔ وغیرہ وغیرہ

### عقیدہ کی شرعی اہمیت

شریعت مطہرہ میں نیک اعمال اور پاکیزہ اخلاق انتہائی طور پر مرغوب اور محبوب ہیں۔ حصول برکات اور نزول انوار کا بہترین ذریعہ ہے۔ دنیا و آخرت میں ایک مستحسن امر ہے لیکن عقیدہ کو ایک بنیادی اور معیاری حیثیت حاصل ہے کہ اس کے نہ ہونے یا قابل تعریف نہ ہونے کی صورت میں نجات خطرہ میں پڑ جاتی ہے اور اعمال سب کے سب بے اثر ہو کر رہ جاتے ہیں۔ ثبوت ملاحظہ فرمائیے۔

”تجلی“ دیوبند میں مولانا عامر دیوبندی لکھتے ہیں..... عقیدہ و خیال کی ایک خرابی بھی بعض موقعہ ایسی شدید ہوتی ہے کہ تمام اعمال خیر فاسد ہو جاتے ہیں مثلاً کوئی شخص رسول اللہ ﷺ کے خاتم النبیین ہونے پر ایمان نہ رکھتا ہو یا صاحبہ کرام کی عزت اس کے دل میں نہ ہو یا احادیث صحیحہ کو تاریخ سے زیادہ حیثیت و وقت نہ دیتا ہو۔ تو ان میں سے ہر بات بجائے خود اتنی قبیح ہے کہ اس کی قباحت کو حسن اعمال کا پورا ففتر بھی کم نہیں کر سکتا۔ جہاں یہ قباحت پائی جائے گی وہاں اگر نیکوکاری کے پہاڑ بھی کھڑے ہوں تو بھی یہی کہا جائے گا کہ انکا کوئی اعتبار نہیں۔“ (تجلی دیوبند جون ۱۹۵۸ء ص ۱۹)

”یہ سب اعمال و احوال ہیں۔ عقائد ان سے جدا گانہ چیز ہے صحیح عقائد کے ساتھ فساد اعمال و احوال اور فساد عقائد کے ساتھ صحیح اعمال و احوال جمع ہو سکتی ہے۔“

(حکیم الامت ص ۲۶)

”بدوں آدمی اگر دین کی بھی باشی کرتا ہے تو ان پر ظلمت لپٹی ہوئی ہوتی ہے۔ اس کی تحریر کے نقوش میں بھی ایک گونہ ظلمت لپٹی ہوئی ہوتی ہے۔ اس لیے بے دینوں کی صحبت اور بے دینوں کی کتابوں کا مطالعہ ہرگز نہ کرنا چاہئے۔“ (کمالات اشرفیہ ص ۵۵)

مولوی عبد الرحیم دیوبندی فرماتے ہیں ..... ”میں سمجھنے سے قاصر ہوں کہ چند اعمال کی اصلاح کے پیش نظر عقائد میں قصور کو نظر انداز کر دینا کہاں تک شرعی نقطہ نظر سے درست ہے۔ صحیح عقائد مدارنجات ہیں اعمال مدارنجات نہیں۔“ (چشمہ آفتاب ص ۱۶)

”ہمارا تبلیغی کام صرف عمل صالح کے لیے نہیں ہے بلکہ اول یہ ایمانی تحریک ہے اور بعد میں اعمال صالح کی تحریک ہے۔“

(قلمی مکتب محمد عاشق الہی مدرسہ کا شف العلوم نظام الدین دہلی)

ناظرین کرام! ان حوالجات سے عقیدہ کی اہمیت شرعی نقطہ نظر سے واضح ہو گئی کہ عقیدہ کی اولیت اور اس کی صحت ایک بنیادی اور معیاری حقیقت ہے کہ اعمال کم ہوں یا زائد ان کی صحت و بقا اور موجب اجر و ثواب ہونا عقیدہ پر موقوف ہے اگر عقیدہ نہ ہو یا اس میں کسی طرح کا فساد اور نقص ہو تو اعمال کا کوئی اعتبار نہیں۔ اسی لیے کفار میں چونکہ ایمان و عقیدہ مفقود ہے اور منافقین میں عقیدہ فاسد ہے ان کے سب اعمال باطل اور وہ کسی اجر و ثواب کے موجب نہ ہوں گے۔ ثابت ہوا کہ عقیدہ کی کمزوری کے ہوتے ہوئے اعمال پر اترانا خفر کرنا یا کسی کی تحقیر و ذلیل کرنا یا اعمال ہی کو نجات و فلاح کا ذریعہ خیال کرنا محض جہالت اور نادانی ہے اور عذاب دائمی کا پیش خیمه تیار کرنا ہے۔

## تبلیغی جماعت کی پالیسی میں انقلاب موضوع

ناظرین کرام! اور اق گذشتہ سے آپ کو معلوم ہو گیا ہے کہ شریعت میں ایمان و عقیدہ کو اولیت حاصل ہے حتیٰ کہ تبلیغی جماعت کے امیر مولوی محمد یوسف صاحب نے بھی اس

کو تسلیم کیا ہے۔ چنانچہ آپ نے فرمایا ہے۔ ”ہمارا تبلیغی کام صرف عمل صالح کے لیے نہیں ہے بلکہ اول یہ ایمانی تحریک ہے بعد میں اعمال صالح کی تحریک ہے۔

(بندہ محمد یوسف عن بقلم محمد عاشق الہی عطاء اللہ مدرسہ کاشف العلوم)

## نظام الدین دہلی

امیر جماعت نے ایمان کی اولیت کو تسلیم کیا ہے کہ ایمان اول ہے اور عمل بعد میں لہذا پہلے ایمان کی اصلاح کی جائے گی یعنی عقیدہ کی اصلاح ..... کی جائے گی کہ یہ عقیدہ شرک ہے یہ بدعت ہے، یہ جائز ہے یہ ناجائز ہے۔ یہ مکروہ ہے یہ حرام، یہ موجب ثواب ہے اور یہ موجب عذاب۔ یہ عقیدہ صحیح ہے، جنت و دوزخ موجود ہیں یہ عقیدہ درست ہے۔ ایماندار ہمیشہ جنت میں رہیں گے۔ یہ عقیدہ واقع کے مطابق ہے۔ روایۃ باری قیامت میں ہوگی۔ یہ عقیدہ ایک حقیقت ہے وغیرہ کیونکہ ایمان یہی ہے کہ دل سے کسی امر کا اعتراف کرنا اور تصدیق کرنا لیکن افسوس کہ تبلیغی جماعت نے تحریک ایمانی کو چھوڑ دیا ہے اس کی اولیت کو ختم کر دیا ہے اور اب اس کا سروکار صرف تحریک اعمال صالح سے متعلق رہ گیا ہے حتیٰ کہ تبلیغی جماعت کے بعض مولوی صاحبان اور مبلغین کرام یہ کہے جا رہے ہیں کہ ہم لوگ صرف اخلاق و عمل کی اصلاح کے لیے کھڑے ہوئے ہیں۔ ایمان و عقیدہ سے ہمیں کوئی مطلب نہیں تو گویا اب اعمال صالح کو اولیت حاصل ہو گئی اور یہی قلب موضوع ہے کہ جو اول تھا اسکو پیچھے کر دیا اور جو پیچھے تھا اس کو آگے کر دیا۔ ..... چنانچہ اسی طرح کی امیر جماعت مولوی محمد یوسف سے تصریح موجود ہے۔ اب تک ۲۰-۲۵ سال کے تجربہ سے یہی معلوم ہوا کہ رسموں اور گناہوں کے چھیڑنے سے لوگ رسموں اور گناہوں کو چھوڑتے نہیں ہیں۔ (مولوی محمد یوسف امیر جماعت) مطلب یہ کہ اگر ہم تحریک ایمانی پر زور دیں اور اس کی اصلاح کریں کہ یہ میلاد فاتحہ عرس صلوٰۃ سلام کا عقیدہ چھوڑ دو۔ یہ عقیدہ شرک یا گناہ ہے یا تیجہ ساتواں، نذر و نیاز کا عقیدہ غلط ہے اور ایسا کرنا گناہ ہے۔ غیر اللہ سے مدد بزرگوں کا توشہ وغیرہ کی رسم شرکیہ عقیدہ

ہے اس کو چھوڑ دو کیونکہ وہابیہ کے ہاں اہلسنت و الجماعت کی یہ باتیں اور اعمال بھی بری رسمیں اور گناہ و شرک و بدعت کی چیزیں ہیں جن کو وہ منانے کی دھن میں لگے ہوئے ہیں تو اہلسنت عوام ان کو بالکل ترک نہیں کر سکے بلکہ اور زیادہ چڑیں گے اور کبھی بازنیں آئیں گے لہذا ہم نے تحریک ایمان کو ترک کر دیا ہے اور پہلے اعمال کی اصلاح شروع کر دی ہے۔ کیونکہ ایسا کرنے سے ان کا ذہن عملی کیفیت سے متاثر ہو کر خود بخود رسوم مذکورہ سے تائب ہو جائے گا اور پھر اس پر پورا جادو چل جائے گا ہم جو کہیں گے وہ مان جائیں گے۔ نتیجہ یہ ہو گا کہ وہ اہلسنت اور عقائد صحیحہ اہلسنت سے نکل کر ہمارے ہم عقیدہ ہو جائیں گے..... کس قدر صاف ہے کہ ہم نے تحریک ایمانی کی اولیت کو اس معلومات کی وجہ سے ختم کر دیا ہے۔ اور اب ہمارا نظر یہ صرف تحریک اعمال صالح ہے۔

ناظرین کرام! آپ اس سے یہ بھی سمجھے گئے ہوں گے کہ یہ جماعت انفرادی اور اجتماعی طور پر گشت اور قریبہ قریبہ گاؤں بہ گاؤں چلت و پھرت کی جو دوڑ لگاتی پھرتی ہے اس کا مقصد و مدعی صرف ہے کہ صحیح العقیدہ مسلمانوں کا شکار کرنے کے لیے ان کو ایک سازگار ماحول میں پہنچا دیا جائے جہاں سے ان کے مذہب کو بدلنا آسان تر ہو جائے..... نیز یہ بھی واضح ہو گیا کہ ان کا یہ کہنا کہ ہمارا کام تحریک ایمانی اور تحریک اعمالی دونوں کا مجموعہ ہے قطعاً غلط ہے اور صریح دھوکہ ہے اور فریب و مرکاری کیونکہ یہ تحریک ایمانی زیر بحث اور ایمانی اصلاح کر ہی نہیں سکتے کیونکہ ایمانی تحریک جب بھی کریں گے تو اس کی یہی ایک صورت ہے کہ صحیح العقیدہ مسلمانان اہلسنت کو یہی کہیں گے کہ یہ عقیدہ شرک، یہ عقیدہ بدعت ہے، یہ جائز اور یہ ناجائز تو مسلمان صحیح العقیدہ اسی وقت بدک جائے گا اور فوراً ان سے علیحدہ ہو جائے گا۔ جیسا کہ امیر جماعت مولوی محمد یوسف نے اس کو تسلیم کیا ہے کہ ”رسموں اور گناہوں کو چھیڑنے سے لوگ رسموں اور گناہوں کو چھوڑتے نہیں۔“ کیونکہ چھیڑنے کا یہی مطلب ہے کہ عوام کو یوں کہا جائے گہ کہ یہ عقیدہ شرک اور یہ بدعت ہے گیا رہویں بدعت ہے یا رسول اللہ کہنا عقیدہ شرک یہ ہے وغیرہ وغیرہ۔

ناظرین معاف فرمائیے! تو ایسے علماء اور مفتیوں کا کس قدر فتح اور غیر مستحسن فعل ہے کہ کسی کے ایمان کو تباہ کرنے کے لیے مکر اور فریب جیسے کریمہ طریقے استعمال کریں اور قلب موضوع جیسی رذیل حرکات کا ارتکاب کریں۔

### تبیغی جماعت کے ظاہری پر فریب تضیع کا انکشاف

ناظرین حضرات! آپ جب یہ دیکھتے ہیں کہ تبلیغی جماعت کی عملی کیفیت قابل تعریف ہے۔ قرآن پڑھتی ہے، اسلام و ایمان کے تاثرات ہے آراستہ ہے۔ صوم و صلوٰۃ کی شدت سے پابند ہے۔ حضروں سفر میں پابند شریعت ہے۔ خود عامل ہے دوسروں کو نیک ہونے کی ترغیب دیتی ہے مکروہ حرام سے اجتناب کرتی ہے۔ شرعی احکام کی تبلیغ کے لیے دور دور کی مشکلات کو برداشت کرتی ہے۔ تو اگر ایسی جماعت بے دین ہے تو پھر دیندار کوئی جماعت ہوگی؟ لہذا اس کی مخالفت ایک مکروہ فعل ہے تو اس اشکال کا حل یہ ہے کہ اسی طرح کی کشمکش ایک نوجوان کو قتل کرنے کے حکم پر صدقیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ و عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو پیدا ہوئی کہ اس کے خشوع و خضوع اور پابندی نماز وغیرہ کو دیکھ کر حضور علیہ السلام نے جو اس کو قتل کرے کا حکم دیا تھا۔ اس کی تعییل نہ ہو سکی اور واپس آ گئے۔ پھر حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ و حکم ہوا کہ اس کو تم قتل کرو۔ مگر جب آپ گئے وہ نماز پڑھ کر جاچکا تھا یہاں پر ملاحظہ فرمائیں کہ تعییل حکم میں فرق محس اس نوجوان کی پابندی صلوٰۃ اور اخلاق کی وجہ سے آیا تو ثابت ہوا کہ پابندی صوم و صلوٰۃ نجات و ایمان کے لیے کافی نہیں بلکہ کوئی اور چیز بھی از بس ضروری ہوتی ہے اور وہ صحیت عقیدہ اور استحکام ایقان ہے۔

اسی طرح حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم کو آنے والی ایک ایسی جماعت کی خبر دی تھی کہ وہ يَقُولُونَ الْقُرْآنَ أَلْحَنُّ يعنی وہ قرآن کے قاری ہوں گے مگر یہ ان کے حلقوں سے نیچے نہیں اترے گا اور ایسے صوم و صلوٰۃ کے پابند ہوں گے کہ اس کی مثل نہیں ہوگی وغیرہ مگر وہ سب دین سے بے بہرہ ہوں گے تو ثابت ہوا کہ اس پابندی کے ساتھ

صحت عقیدہ از بس ضروری ہے۔ اس کے بغیر عمل ایک بے معنی حقیقت ہے۔ اور اگر دل میں یہ شبہ پیدا ہو جائے کہ آخر نیکی کے لیے یہی علامتیں ہوتی ہیں کہ پابند شرع ہے ورنہ اندر گھس کر کون دیکھتا ہے کہ نیک ہے یا بد تو فرق پھر کیسے ہو گا کہ یہ نیک ہے اور یہ بد تو اس شبہ کا ازالہ یوں ہو سکتا ہے کہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہم نے دریافت کیا تھا کہ یا رسول اللہ ﷺ اس جماعت کی علامات کیا ہے تو آپ نے فرمایا کہ سیماهم التحلیق ترجمہ ”ان کی علامت سر منڈ واتا ہے۔“ خلاصہ یہ کہ جو اوصاف تبلیغی جماعت میں مثلاً صوم و صلوٰۃ کی پابندی اور حکام کی تلقین و ترغیب وغیرہ ہیں۔ اسی علامتیں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے آئندہ آنے والی ایک جماعت کی بتائیں ہیں اسی لیے ذہن ادھر جاتا ہے اور شبہ واقع ہوتا ہے کہ شاید یہ وہی جماعت جس کی حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے خبر دی ہے اور اگر بالفرض تبلیغی جماعت اس کا صحیح مصدق نہیں ہے تو پھر بتائیے کہ کوئی جماعت اس کا صحیح مصدق ہے اور وہ کہاں رہتی ہے۔ بہر صورت آپ تبلیغی جماعت کی خوبیاں اور اوصاف نہ دیکھئے بلکہ حدیث سے بے دین و مکار جماعت کی علامتوں کے آئینہ میں تبلیغی جماعت کو ملاحظہ فرمائیے، روزہ، نماز، دینی دعوت وغیرہ اوصاف ان علامتوں کا جو کہ آنے والی جماعت میں ہوں گی ایک حصہ ہے قصویر کے دونوں رخ دیکھئے ایک رخ سے پورا پتہ نہیں چلتا۔

ناظرین کرام: ”تبلیغی جماعت“ اپنے ان مذکورہ خط و خال کی وجہ سے ہرگز ہرگز صراط مستقیم پر نہیں ہے لہذا آپ ”سنی تبلیغی جماعت“ جو کہ حضرت محمد سعید احمد صاحب خطیب جامع مسجد داتا صاحب رحمۃ اللہ علیہ کی نگرانی میں چل رہی ہے اس کی طرف رجوع فرمائیں۔

### مسئلہ شفاعت اور مولوی ثناء اللہ امرتری

ناظرین کرام! غیر مقلدوں اور اہل حدیث سے ایک وہ گروہ ہے جو کہ مولوی ثناء اللہ امرتری سے تعلق و واسطہ رکھتا ہے ہم چاہتے ہیں کہ مولوی ثناء اللہ صاحب اور ان کے ہیر و کار حضرات کا شفاعت سے متعلق نظریہ بیان کرویں.....

مولوی ثناء اللہ صاحب اور ان کے معتقدین کا مسئلہ شفاعت سے تعلق معلوم کرنے کے لیے صرف اتنا بیان کر دینا کافی معلوم ہوتا ہے کہ رسالہ اربعین مؤلفہ مولوی عبد الحق غزنوی شاگرد رشید مولی عبد اللہ غزنوی الحمدیہ کے ذریعہ ان کا تعارف کرایا جائے۔ مولوی عبد الحق صاحب اپنے اس رسالہ میں مولوی صاحب کا تعارف ان الفاظ میں کرتے ہیں۔ الحمد لله علی طبع الرسالة المسماة بالأربعين فی ان ثناء الله ليس على مذهب المحدثين بل هو من المحدثين فی الدين الجهمية والمعزلة و القدرية المحرفين۔

ترجمہ: ”رسالہ میں چالیس دلائل واضح ہیں۔ اس بات کے ثبوت کے واسطے کہ ثناء اللہ امرتسری محدثین کے مذهب پر نہیں بلکہ وہ محدثین (یعنی بدعتی فرقوں میں سے) ہے مثل دیگر فرق ضالہ جہنمیہ اور معزلہ اور قدریہ وغیرہ کے جو کہ (دین میں) تحریف و تبدیل کرنے والے ہیں اور اس پر پاک و ہند کے مفتیان کرام اور علماء عظام کی تصدیقات ثابت کرائی ہیں تو جس طرح بدعتی فرقے جہنمیہ معزلہ وغیرہ شفاعت کے منکر ہیں اسی طرح یہ ثنائی پارٹی بھی شفاعت کی منکر ہے۔

### مسئلہ شفاعت اور پرویزی جماعت

ناظرین! پرویزی جماعت حدیث اور اجماع و قیاس اور صوفیائے کرام اور علماء مجتہدین کے نظریات کے مقابلہ میں نئے نظریات کی قائل ہے۔ معتقدین و متاخرین کی فہم و فراست کو ایک محدود چیز اور موجود ماحول کے موافق خیال نہیں کرتی اور عبد اللہ چکڑالوی کی طرح صرف قرآن کو محل استدلال سمجھتی ہے اور اس کے علاوہ ہر چیز کو درخور اعتناء اور وقتی تقاضوں کے لیے غیر مفید باور کرتی ہے اور قرآن مجید کی تفسیر وہ کرتی ہے جو کہ اس کی اپنی افتاد طبع ہے۔ دوسری ہر تاویل و تفسیر ان کے لیے جائے اعتراض ہے اور مسئلہ شفاعت چونکہ علماء، معتقدین اور تاخرین کا معمول بہا ہے تو جب یہ سب کچھ قابل اعتراض نہ ہوا تو ثابت ہو گیا کہ

یہ بھی شفاعت کی منکر ہے۔

### مسئلہ شفاعت اور سر سید

مولوی اشرف علی تھانوی لکھتے ہیں ..... یہ سب انگریزی تعلیم اور نیچپریت کی نحوس ت ہے کہ لوگوں کے عقائد و اعمال صورت و سیرت سب بدل گئے اور دین بالکل تباہ و برپا ہو گیا۔ ان کی رفتار، گفتار، نشست و برخاست خورد و نوش سب میں برابریت و نیچپریت والحاد کا رنگ جھلتا ہے اور ہندوستان میں نیچپریت کا شیع سر سید کا بویا ہوا ہے۔

(الافتادت ایومیہ جلد ششم ص ۹۸ زیر ملفوظ ص ۱۳۶)

یہی مولوی صاحب فرماتے ہیں کہ سر سید کی وجہ سے بڑی گمراہی پھیلی۔ یہ نیچپریت زینہ ہے اور جڑ ہے الحاد بیدینی کی۔ اس سے پھر شاخیں چلی ہیں۔ یہ مرزا غلام احمد قادریانی اس نیچپریت ہی کا اول شکار ہوا۔ آخر یہاں تک نوبت پہنچی کہ استاد یعنی سر سید احمد خاں سے بھی بازی لے گیا کہ نبوت کا مدعی بن بیٹھا۔ (الافتادت ایومیہ جلد چشم ص ۱۰۶ از زیر ملفوظ ص ۱۸۱) ناظرین! اب سر سید مذکور کے عقائد مسٹر حالی کی زبان سماع فرمائیں۔

اجماع اور قیاس صحت شرعی نہیں۔ تقلید آئندہ واجب نہیں بلیں سے مراد نفس امارہ یا قوت بہمینہ ہے۔ فرشتوں سے مراد قوتیں ہیں۔ آدم فرشتوں بلیں کا قصہ محفوظ ایک مثال ہے۔ قرآن میں کسی معجزہ کا ذکر نہیں۔ شرعی سزا میں لازمی نہیں معراج شق صدر غیرہ معجزات بیداری میں نہیں بلکہ ایک خواب تھی۔ مرنے کے بعد اٹھنا، حساب کتاب میزان پلصراط جنت دوزخ وغیرہ امور کوئی حقیقی چیز نہیں بلکہ ایک مجازی تعبیر ہے اور بس عیسائیوں کی گلاگھونٹ کر ماری ہوئی چڑیوں کا کھانا مسلمانوں کو جائز ہے وغیرہ وغیر۔

(حیات جاوید حصہ دوم ص ۲۵۶ تا ص ۳۶۳ از مسٹر حالی پانی پتی)

نیز حالی صاحب نے سر سید کا بیان یوں لکھا ہے ..... وہاںی وہ ہے جو غالباً خدا کی عبادت کرتا ہو۔ موحد ہو وغیرہ ..... (برطانہ) سرکار نے بے سوچ سمجھے ان (وہاںیوں) کو

معتدلیہ نہیں گردانا بلکہ ۱۸۵۷ء کی جنگ کے زمانے میں جبکہ فتنہ کی آگ ہر طرف مشتعل تھی ان (وہاںوں کی) وفاداری کا سوتا اچھی طرح تایا گیا ہوا ورخیر خواہی سرکار (برطانیہ) میں ثابت قدم رہے وغیرہ۔ (حیات جاوید ص ۱۸۲)

**مولوی انور شاہ کشمیری شیخ الحدیث دیوبند کا سر سید سے متعلق فتویٰ**  
سر سید ہو رجل زندیق ملحد او جاہل ضال الخ ترجمہ "یعنی سر سید وہ بے دین ہے ملحد ہے یا جاہل گمراہ ہے۔

(تیمتۃ البیان المشکلات القرآن ص ۳۲۰ از مولوی انور کاشمیری)

### ان حوالجات سے کیا ثابت ہوا

(۱) سر سید احمد خان بے دین جاہل گمراہ حقائق شرعیہ اجماعیہ کا منکر و موقول سواد اعظم سے خار ہندوستان میں بربرت بے دینی والحاد کا پہلا نجج بونے والا حرام کو حلال کرنے والا۔  
قادیانی بربرت اور بے دینی کا مصدر و مفع اجراء نبوت و رسالت کا مجوز۔ وہابی لوگوں نے غدر ۱۸۵۷ء میں مسلمانوں کے خلاف دشمن اسلام حکومت برطانیہ کی امداد کی اور اس کی خیر خواہی میں جان تک نزادی اور اس کے صله میں حکومت برطانیہ سے ہر طرح کی رعائیں حاصل کیں اور آج تک اس پر قائم و دائم ہیں کہ جمہور اسلام اور سواد اعظم اسلام سے آج بھی برس پیکار ہیں۔ علی ہذا القیاس مولوی شبی نعمانی کو بھی خیال فرمائیں کہ وہ بھی سر سید مذکور کے قدم پر قدم ہے۔ (الافاضات الیومیہ) ۳ ج ۵ ص ۱۱۵۲ از مفہوظ ۲۵۵ (از مولوی اشرف علی)

### مولانا غلام اللہ اور مسئلہ شفاعت

جب سب مخلوق محتاج ہے تو کوئی کسی کے لیے حاجت روا اور مشکل کشاوی گیر کس طرح ہو سکتا ہے۔ ایسا اعتقاد رکھنے والے لوگ کپے کافر ہیں ان کا کوئی نکاح نہیں۔ جوان کو کافرنہ کہے اور مشرک نہ کہ یوہ بھی ویسا ہی کافر ہے۔ جواہر القرآن مفہوظ ص ۲۷۱ اوس ۷۷

قارئین کرام! آپ نے خیال فرمایا ہوگا کہ سر سید اور مرتضیٰ قادریانی اور مولوی نعمانی دغیرہ بھی شفاعت کے منکر ہی ثابت ہوتے ہیں۔ کیونکہ شفاعت تو اس پر موقوف ہے کہ شریعت کو اسی طرح تسلیم کیا جائے جیسا کہ قرونِ اولیٰ کا معمول بہا تھا اور دین اور مذہب کو کتاب و سنت کی روشنی میں لا جائے عمل بتایا گیا تھا اور جبکہ شرعی حقائق کا، ہی انکار کر دیا گیا اور دین کی شکل و صورت ہی بگاڑ دی گئی تو شریعت کی روشنی میں جواز شفاعت کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ نیز یہ بھی ثابت ہوا کہ سر سید اور مرتضیٰ غلام احمد قادریانی اور مولوی شبلی نعمانی اعظم گردھی اور وہابیہ وغیرہ۔ انہوں نے اپنے مفاد اور مطلب دنیاوی کے واسطے دین مصطفیٰ ﷺ کے حصے بخڑے کیے اور اس میں من مانی تبدیلی و تحریف کی اور اس کی اصلی ہیئت اور شکل کو بگاڑنے میں کوئی کسر باقی نہیں رکھی اور یہ بھی واضح ہو کہ یہ سب کچھ دشمنان اسلام اعداء دین برطانیہ وغیرہ کے اشارہ پر کیا اور اب تک اس پر قائم و دائم ہیں۔

### اہلسنت و الجماعت اور حقانیت

حضرات با وقار! آپ نے مسئلہ شفاعت کے ضمن میں نجدی عقائد کی حقیقت اور بعض اور گروہوں کا نجدی عقائد کے ساتھ جوڑ توڑ معلوم کر لیا ہے۔ اب ہم یہ ظاہر کرنا چاہتے ہیں کہ ان اسلامی فرقوں سے ہیئت کو نامذہب صحیح اور درست ہے تاکہ اس کی پیروی کی جائے اور دنیا و آخرت میں نجات حاصل کی جائے۔

### تفسیر روح البیان میں ہے

زیر آیت وعلی اللہ قصد السبیل فرماتے ہیں ان قصد السبیل ہو دین  
الاسلام وهم اهل السنة والجماعۃ۔ ترجمہ "بیشک دین اسلام" ہی سید حارستہ ہے اور وہ  
اہلسنت و الجماعت کا طریقہ ہے۔

شیخ علامہ ذہبی فرماتے ہیں۔ الفرقۃ الناجیۃ هم اهل السنة یعنی اہلسنت ہی وہ  
جماعت ہے جو کہ ناجی ہے۔" فتوحات وہیہ شرح اربعین نو ویہ ص ۷۹

تفیر موائب الرحمن الہست سچاند ہب ہے ص ۱۶۳ اسٹرے مطبوعہ نوکشور۔

تفیرات احمد یہ ص ۲۳۷ ولکن بالتحقیق الصدق لیمن کان علی طریقہ السنۃ والجماعۃ۔ ترجمہ: ”لیکن تحقیق یہی ہے سچائی اور صداقت الہست والجماعۃ میں ہے۔“

تفیر مظہری۔ ترجمہ: فرقہ ناجیہ الہست والجماعۃ چار مذاہب خنی شافعی ضبلی پر جمع ہوا ہے اور جو شخص ان چار مذاہب سے خارج ہے وہ اہل بدعت و تارے ہے۔

### حضرت مرزا مظہر جان جاتاں رحمة اللہ علیہ

آپ کے خلیفہ اعظم خواجہ غلام علی صاحب مقامات مظہری میں اور شاہ ولی اللہ صاحب کلمات طیبہ میں آپ کا مکتوب گرامی نقل فرماتے ہیں۔ حق بجانب الہست معلوم یشود۔ یعنی الہست ہی حق بجانب معلوم ہوتے ہیں۔ کلمات طیبات فارسی ص ۳۲ مقامات مظہری مکتوب نور دہم ص ۱۹

### شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمة اللہ علیہ

ترجمہ: میں نے غور کیا کہ آنحضرت ﷺ مذاہب فقة (خنی شافعی ماکنی ضبلی) میں سے کس مذهب کی طرف مائل ہیں تاکہ میں بھی وہی مذهب منتخب کروں تو معلوم ہوا کہ سب مذاہب فقة آپ کے نزدیک صحیح ہیں۔

### فیوض الحرمین مشہد دہم

(مولوی محمد ذکریا سہار پوری شاہ ولی اللہ صاحب کو شیخ الشائخ اور قطب الاشاد فضائل درود شریف ص ۵۰ پر اور مولوی اشرف علی صاحب نے ان کو القول البدیع ص ۲ پر خاتم المحمدین اور مولوی اسماعیل صاحب نے صراط مستقیم کے ص ۲ پر ان کو قطب المحققین فخر العرفاء الکملین اعلامہم بالله الشیخ ولی اللہ میں لکھا ہے۔

## شیخ الحمد شین شیخ عبدالحق محدث دہلوی رحمۃ اللہ علیہ

بتواتر اخبار معلوم شدہ و بہ تسع و ت Finch احادیث و آثار و میقتن گذشت کہ سلف صالح از صحابہ و تابعین با حسان و من بعد ہم ہمہ بریں اعتقاد بریں طریقہ (اہل السنۃ والجماعۃ) بودہ اند..... یعنی احادیث متواتر اور آثار کثیرہ سے سلف صالحین صحابہ کرام اور تابعین اور ان کے مابعد والوں کا مذہب یہی معلوم ہوتا ہے کہ وہ سب اہل سنت والجماعۃ عقیدہ اور طریقہ پر تھے..... ایک سطر بعد میں آپ یہ فرماتے ہیں محدثین اصحاب کتب ستہ وغیرہ ہا از کتب مشہورہ معتمدہ کہ مبنی دمدار احکام اسلام بر آنہا از فتاویٰ دائئمہ فقہا ارباب مذاہب اربعہ وغیرہ ہم از آنہا کہ در طبقہ ایشان بودہ اند ہمہ بریں مذہب بودہ اند یعنی کتب صحاح والی محدثین اور مذاہب اربعہ وغیرہ کے دائئمہ فقہا وغیرہم بھی اسی طریقہ اہلسنت والجماعۃ پر تھے۔

(اععت اللمعات ص ۱۲۳ و ۲۲۵)

## امام ربانی مجدد الف ثانی علیہ الرحمۃ علیہ

فرماتے ہیں بالجملة طریق النجاة متابعة اهل السنۃ والجماعۃ کثرا ہم اللہ سبحانہ فی الاقوال والافعال و فی الاصول والفروع فانہم الفرقۃ الناجیۃ و ماسواہم من الضرق فہم فی معرض الزوال و شرف الہلاک علمہ الیوم احد اولم یعلم اما فی العذر فی علمہ کل احد ولا ینفع.

ترجمہ: ”آخر نجات کا دار و مدار صرف اس پر موقوف ہے کہ تمام اقوال و افعال اور اصول و فروع میں فرقہ ناجیہ اہلسنت والجماعۃ کی پیروی کی جائے۔ کیونکہ اہلسنت ہی صرف ایک جنہی فرقہ ہے۔ اس کے علاوہ جتنے فرقے ہیں سب زوال اور ہلاکت کے کنارے پر کھڑے ہیں۔ آج اس بات کو کوئی جانے یا نہ جانے کل بروز قیامت ہر ایک جان لے گا۔ مگر اس وقت کا جانا کچھ نفع نہ دے گا۔ مکتوبات شرح حاص ۸۶ مکتوب ۶۹ اسی طرح امام ربانی رحمۃ اللہ علیہ نے مکتوبات فارسی مکتبہ ص ۱۹۳-۱۹۴-۱۹۵-۱۹۶-۱۹۷-۱۹۸-۱۹۹ مکتبہ اول اور مکتبات جلد اول مکتبہ ص ۱۹۲-۱۹۳

پر ہے۔ (مولوی اسماعیل دہلوی نے صراط مستقیم فارسی ص ۱۳۲ پر ان کو امام ربانی قیوم زمانی کے القاب تحریر کے ہیں اور ان کو اولیاء کرام و عظام میں شمار کیا ہے)

### امام المحمد شین امام جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ

آپ تحریر فرماتے ہیں اسماعیل فقیہہ رحمۃ اللہ فرماتے ہیں کہ میں نے حافظ ابو احمد حاکم کو خواب میں دیکھا اور پوچھا ای الفرق اکثر نجاة عند کم تمہارے نزدیک زیادہ نجات یافتہ کونا فرقہ ہے۔ لفقال اهل السنۃ پس انہوں نے کہا کہ الہست شرح الصدور ص ۱۱۹ (سیدی عبد الوہاب شعرانی رحمۃ اللہ فرماتے ہیں کہ علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ نے حضور اکرم ﷺ کی حالت بیداری میں بالشفافۃ محتر مرتبہ زیارت کی ہے، المیزان ابکری ص ۳۳)

**قطب ربانی سیدی حضرات عبد الوہاب شعرانی رحمۃ اللہ علیہ**  
 فرماتے ہیں کہ ..... بیشک تم اس کتاب (میزان کبری) کو نظر انصاف سے دیکھو گے تو اس صحیح عقیدہ کی تحقیق ہو جائے گی۔ ان مائر الائمه الاربعة و مقلدیہم رضی اللہ عنہم اجمعین علی هدی من ربہم فی ظاهر الامر و باطنہ۔ ”یعنی بے شک چاروں امام اور ان کے مقلدین (حنفی شافعی مالکی حنبلی) رضی اللہ عنہم ظاہری اور باطنی طور پر خدا کی طرف سے ہدایت پر ہیں۔ (المیزان الکبری جلد اول ص ۷)

### مولوی رشید احمد صاحب گنگوہی دیوبندی

جو عامل بحدیث بزعم خود ہو کر مجتہدین اور راشدین پر سب و شتم کرتے ہیں اور فرقہ کے مسائل مستنبطہ عن النصوص کو بنظر حقارت دیکھ کر زشت وزبون جانتے ہیں وہ لوگ خارج از فرقہ ناجیہ اہل السنۃ اور قیمع ہو انسانی اور داخلی گروہ اہل ہوا کے ہیں۔ (سبیل الرشاد ص ۲۵ مطبوعہ مجتبائی.....) نیز یہی مولوی صاحب فرماتے ہیں جملہ مجتہدین اور ان کے اتباع اور جملہ محدثین

فرقہ ناجیہ الہست و الجماعت ہو گے۔ (سبیل الرشاد ص ۲۵)

(یہی مولوی رشید احمد صاحب فرماتے ہیں کہ جو لوگ علماء دین کی تو ہیں اور ان پر طعن و تشنیع کرتے ہیں۔ قبر کے اندر ان کا منہ قبلہ سے پھر جائے گا بلکہ یہ فرمایا کہ جس کا جی چاہے وہ دیکھ لے۔ غیر مقلدین چونکہ آئمہ دین کو برا کہتے ہیں اس لیے ان کے پیچھے بھی نماز پڑھنی مکروہ ہے)

### حضرت علامہ ابن العابدؒ بن علیہ الرحمہ

آپ فرماتے ہیں اهل البدعة کل من قال قولًا خالف فيه اعتقاد اهل السنة والجماعة. یعنی ”جو الہست و الجماعت کے اعتقاد کے خلاف بات کرے وہ بدعتی ہے۔ (روالمختار ج ۳ ص ۲۵۲)

### علامہ ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہ کا ارشاد

آپ لکھتے ہیں۔ اهل السنة والجماعۃ مذب قدیم معروف فانہ مذهب الصحابة الذين تلقوه عن نبیہم ومن خائف ذالک کان مبتدعًا عند اهل السنة والجماعۃ.

ترجمہ: ”الہست و الجماعت ایک پرانا اور مشہور مذهب ہے۔ یہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہ کا مذهب تھا۔ جو کہ انہوں نے حضور پر نور ﷺ سے سیکھا تھا جو کہ اس کی مخالف کرے وہ الہست و الجماعت کے نزدیک بدعتی ہے۔“ (منہاج السنۃ ج ۱ ص ۲۵۶)

### علامہ علی القاری علیہ رحمۃ اللہ الباری

آپ فرماتے ہیں: قال بعض المفسرین فی قوله تعالیٰ یوم تبیض وجوہ رجوہ اهل السنة و تسرد وجوہ وجوہ اهل البدعة. ترجمہ ”یوم تبیض وجوہ و تسود وجوہ کی تفسیر بعض مفسرین نے یوں کی ہے کہ قیامت کے روز الہست و الجماعت کے چہرے سفید

ہوں گے اور بدھیوں کے چہرے سیاہ ہوں گے۔"

ناظرین کرام:- ان مندرجہ حوالجات سے ثابت ہوا کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم اور تابعین اور تابعین رضی اللہ عنہم اور بزرگان دین و سلف صالحین بلکہ مخالفین کا بھی اعتراف ہے کہ مسلک حق الہست و الجماعت کا ہی مسلک ہے اور یہی فرقہ ناجیہ ہے۔ اور اس و جماعت ناجیہ کے مخالف سب فرقے اور گروہ بدعتی ہیں اور امیل ہوتاری ہیں اور صراط مستقیم سے دوران کی اتباع اور اطاعت شریعت کے خلاف ہے۔ ان کی راہ جنت کی راہ نہیں۔ ان کا عمل قابل تعریف نہیں۔ لیکن طرہ یہ کہ وہ اپنے علاوہ سب گروہوں کو جہنمی مشرک اور بدعتی وغیرہ سب کچھ کہے جاتے ہیں اور بات بات پر بدعتی کا فتوی دے کر عوام کو گمراہ کرنے کی ناپاک سعی کرتے رہتے ہیں اور اپنے بدعتی ہونے کا نام تک نہیں لیتے۔ حالانکہ درحقیقت یہی بدعتی ہیں۔ بہر حال روز روشن سے زیادہ واضح ہو گیا کہ صراط مستقیم اور نجات یافتہ جماعت اور قابل تقلید لا گھے عمل اور قرون اولی سے لے کر آج تک سلف سے خلف تک کا سب کا یہی نظریہ ہے۔ مذہب صحیح اور ضروری الاطاعت یہی طریقہ الہست و الجماعت کا ہی ہے اور باقی سب گروہ ناقابل تقلید اور ان کی تقلید اور تائید شرعاً ناجائز۔ قدری ہوں یا جبری خجدی ہوں یا معتزلی وغیرہ یہ سب کے سب بدعتی واجب الاحتزاز ہیں..... نیز یہ ثابت ہوا کہ علماء دیوبند پہلے اس کے معتقد تھے کہ فرقہ منصورہ ناجیہ صرف الہست و الجماعت ہی ہے۔ اسی پر رہنا انسان کی نجات کی ضمانت ہے اور اس کے علاوہ سب بدعتی ہیں اور صراط مستقیم سے بھٹکے ہوئے اور ان کی پیروی جہالت اور بدعت کی پیروی ہے۔ ان کی تقلید کرنا الہست و الجماعت سے خارج اور علیحدہ ہونا ہے مگر بعدہ اپنی خاص اغراض کی وجہ سے خجدی عقائد کے معتقد اور موید و حمایتی بلکہ اقرار خجدی اور وہابی ہو گئے اور فرقہ ناجیہ الہست و الجماعت سے قصد اوارادہ نکل گئے۔ اللہ سبحانہ ہدایت فرمائے۔

## دیوبندیت اور نجدیت کا واقعی اور نفس الامری اتحاد

ناظرین! اس سے قبل گواہ آپ نے اس اتحاد کی کیفیت کو قدرے ملاحظہ فرمایا ہے مگر میں دوبارہ آپ کی طبیعت کو متوجہ کرنا چاہتا ہوں تاکہ یہ اتحاد ہمیں اچھی طرح سمجھ آجائے اور ہم بھی کسی نتیجہ پر پہنچ جائیں۔ بلکہ آپ دیوبندیوں کے مسلم الشبوت عالم اجودھیا باشی مولوی حسین احمد صاحب نانڈوی جانشین شیخ البند کی زبان سے محمد بن عبدالوہاب کی تعریف پھر سماع فرمائیے۔ آپ لکھتے ہیں۔

صاحب! محمد بن عبدالوہاب نجدی ابتدائی تیر ہویں صدی میں نجد عرب سے ظاہر ہوا اور چونکہ خیالات باطلہ و عقائد فاسدہ رکھتا تھا۔ اس لیے اس نے اہلسنت والجماعت سے قتل و قال کیا۔ ان کو بالجبرا پنے خیالات کی تکلیف دیتا رہا ان کے اموال کو غیمت کا مال اور حلال سمجھا۔ انکے قتل کرنے کو باعث ثواب و رحمت شمار کرتا رہا اہل حرمن کو خصوصاً اور اہل حجاز کو عموماً اس نے تکالیف شاقہ پہنچائیں۔ سلف صالحین اور اتباع کی شان میں نہایت گتاخی اور بے ادبی کے الفاظ استعمال کیے بہت سے لوگوں کو بوجہ اسکی تکالیف شدیدہ کے مدینہ منورہ اور مکہ معظمہ چھوڑنا پڑا اور ہزاروں آدمی اس کے اور اس کی فوج کے ہاتھوں شہید ہو گئے۔ الحاصل وہ ایک ظالم و باغی خونخوار فاسق شخص تھا۔ (الشہاب الثاقب ص ۵۰)

خط کشیدہ الفاظ غور سے پڑھئے اور خیال فرمائیے کہ یہ سب اہلسنت والجماعت کے ساتھ ہوا اور یہ کہ نجدی اہلسنت نہیں ہے اور یہ کہ نجدی کے ساتھ ہر تحد ضروری نجدی ہو گا۔

## اب دونوں کا کلی اتحاد ملاحظہ فرمائیے

|                       |                                                                                                                            |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| عقائد وہابیہ دیوبندیہ | کسی قبر یا کسی مکان کے لیے دور سے سفر<br>کرنے کے لئے اس پر شرک ہوتا ہے۔<br>ہیں وہ بھی اہلسنت ہیں اس میں تکرار<br>درست نہیں |
| عقائد وہابیہ دیوبندیہ | فاتویٰ رشیدیہ میں لکھا ہے کہ جو لوگ تاجائز کرنے کے لئے اس پر شرک ہوتا ہے۔<br>(الشہاب ص ۵۵)                                 |

وہابیہ نفس ذکر ولادت کو تبع و بدعت کہتے عقد مجلس مولود اگرچہ اس میں کوئی امر غیر  
مشروع نہ ہو مگر اہتمام و تداعی اس میں  
بھی موجود ہے لہذا اس زمانہ میں درست  
نہیں۔ (فتاویٰ رشیدیہ ص ۵۰)

جب اس کے (تصور شیخ) ساتھ تعظیم اس  
شکل کا کرنا اور متصرف باطن مریدین جانا  
مفہوم ہو تو موجب شرک کا ہو گیا۔ (فتاویٰ  
رشیدیہ ص ۵۲)

یعنی میں بھی مرکر مٹی میں ملنے والا ہوں  
(تقویت الایمان ص ۳۲)  
ان باتوں میں بھی سب بندے بڑے  
ہوں یا چھوٹے سب یکساں بے خبر ہیں  
اور نادان (تقویت الایمان ص ۱۸)

یقین جانا لینا چاہئے کہ ہر مخلوق بڑا ہو یا  
چھوٹا وہ اللہ کی شان کے آگے چمارے  
بھی ذلیل ہے (تقویت ص ۱۰)

سب انبیاء اولیاء اس کے رو برو ایک ذرہ  
ناچیز سے بھی کمتر ہیں۔ (تقویت ص ۳۰)

وہابیہ نفس ذکر ولادت کو تبع و بدعت کہتے  
ہیں۔ (الشہاب ص ۸۳)

وہابیہ اعمال و اشغال باطنہ و تصور شیخ کو شرک  
و بدعت کہتے ہیں۔ (الشہاب ص ۲۷)

انبیاء علیہم السلام کی حیات فقط اس زمانہ تک  
ہے جب تک وہ دنیا میں تھے بعد ازاں وہ  
اور دیگر مردے موت میں برابر ہیں۔  
(الشہاب ص ۵۲)

وہابیہ حضور کی شان میں گستاخانہ کلمات  
استعمال کرتے ہیں اور اپنے آپ کو حضور  
علیہ السلام کا مثال خیال کرتے ہیں۔  
(الشہاب ص ۵۶)

اور سوائے علم احکام و شرائع کے باقی جملہ  
علوم سے حضور علیہ السلام کو خالی جانتے  
ہیں۔ (الشہاب ص ۸۲)

مگر یہی پکارنا اور منتیں مانی اور نذر و نیاز کرنی اور ان کو اپنا دکیل اور سفارشی سمجھنا یہی ان کا شرک و کفر تھا۔ سو جو کوئی کسی سے یہ معاملہ کرے گو کہ اس کو اللہ کا بندہ اور مخلوق ہی سمجھے سوا بوجہل اور وہ شرک میں برابر ہے۔ (اور بوجہل وغیرہ سب مباح الدم والمال تھے) (تقویت الایمان ص ۲)

ابنیاء اولیاء امام امام زادہ پیر و شہید انسان ہی ہیں اور بندے عاجز اور ہمارے بھائی مگر ان کو اللہ نے بڑائی دی ہے وہ بڑے بھائی ہوئے اور ہم کو ان کی فرمانبرداری کا حکم ہوا ہے، ہم ان کے چھوٹے۔ اس کے پہلے لکھا ہے جو بڑا بزرگ ہو وہ بڑا بھائی ہے سوا اس کی تعظیم بڑے بھائی کی سی سمجھئے۔ (تقویت ص ۳۳)

کروڑوں نبی اور ولی جن فرشتے جبرائیل اور محمد کی برابر پیدا کر ڈالے۔ (تقویت ص ۲۲)

محمد ابن عبد الوہاب کا عقیدہ تھا کہ جملہ اہل عالم و تمام مسلمان دیار مشرک و کافر ہیں اور ان سے قتل و قتال کرنا ان کے اموال کو چھین لینا حلال اور جائز بلکہ واجب ہے۔  
(الشہاب ص ۱۵)

دہابیہ حضور علیہ السلام کو اپنے جیسا خیال کرتے ہیں اور سوائے علم شریعت کے ان میں کچھ نہ تھا اور ہماری طرح معارف حقائق سے خالی تھے ص ۵۶ و ۸۲ (یعنی ہم میں بڑائی والے بھائی اور دوسرے چھوٹے اور حقیقت واصل میں سب برابر۔ ایک دوسرے کی طرح ہزاروں ہو سکتے ہیں)

دیکھئے گستاخانہ کلمات میں شرک و بدعت کے تصور میں دربار رسالت و ولایت کی تو ہیں وخت میں نبوت و ولایت میں شریک ہونے میں الہمت کے قتل بلکہ مسلمانان ہالم کے مباح الدم ہونے میں حیات و ممات میں ممائش ہونے میں امور محسنة عند جمہور اسلام کو ناجائز

و حرام کہنے وغیرہ میں کس قدر اتحاد و اتفاق ہے۔

حالانکہ ابھی آپ نے پڑھا کہ نجدی ایسے اور ایسے ہیں اور اس سے دشمن بھی نجدی کا علمی و عملی نقطہ آپ پڑھ چکے ہیں۔ اب فرمائیے نجد یوں کو ظالم و قاس خونخوار کہیں یا خدام حرمین کہیں یا اہلسنت و الجماعت کے بدترین دشمن بلکہ اہل اسلام کے لیے زبرقانی کہیں یا وہابی گستاخ کہیں یا خارجی خائن و غدار کہیں یا پچھے موسن حرمین طہن کے محافظ کہیں یا اہل اسلام کی ہتھی و بر بادی کے لیے کسی کا اجھٹ کہیں۔ اسی طرح اس کے معاونین حضرات کو دیوبندی وہابی کہیں یا دیوبندی نجدی کہیں یا دیوبندی خنی کہیں یا نجدی کہیں کیا کہیں؟ قارئین حضرات خود اندازہ لگا کر جو پسند خاطر چز ہواہی سے ان کو یاد فرمائیں اور یا انہا اس کتاب پر کوئی لینے کے بعد کسی بزرگ کو کسی لقب سے طقب کرنے پر کوئی حق اعتراض بھی نہ ہوگا کہ ہر چیز غیر کر سامنے آ رہی ہے۔

ناصرین کرام! اسی طرح اور متعهد اتحادی عقائد ہر دو فرقے میں دکھائے جاسکتے ہیں لیکن بخوف طوالت ہم بعض عقائد پر ہی اکفار کرتے ہیں اور قارئین پر فیصلہ چھوڑتے ہیں کہ وہ خود اندازہ لگائیں کہ دونوں گروہ کس حد تک باہمی اتحاد میں مسلک ہیں اور یہ کہ کوئی جماعت حق پر ہے تاکہ اس کے ساتھ اتفاق کرتے ہوئے دنیا و آخرت کی کامیابی حاصل کی جائے۔ واللہ الہادی و ہوا سیع البییر۔

## بعض مغالطوں کا ازالہ

برادران اسلام و عزیز و دوستو! اور اقْنَدْ شَنَدْ میں ففاقت کی حقیقت شرعی و معمولی نکتہ نظر سے ہر طرح سے واضح ہو گئی کہ ففاقت درست اور صحیح ہے اور عالمین کی نشاندہی کے علاوہ بعض کا بعض کے ساتھ علمی اور عملی رابطہ بھی معلوم ہو گیا اگر کبھی یہ خدا سامنے آ کر طبیعت میں الْعَادَ سا پیدا کر دیتا ہے کہ آخر یہ سب مطہر دین ہیں۔ دین کو کہتے ہیں۔ محمد اور ارادۃ شرعی مسائل میں یہ افراد و تغیریط کیسے کر سکتے ہیں اور پھر جب یہ بعض آیات کریمہ سے اپنے مدعی کو

ثابت کرنے کا تصور پیش کرتے ہیں تو حیرت اور بڑھ جاتی ہے۔ مثلاً غیر اللہ کی طرف رجوع کرنے کی ممانعت پر حسب ذیل آیات سے دلیل لاتے ہیں۔

(۱) إِنْكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُوْنِ اللَّهِ حَصْبُ جَهَنَّمُ أَنْتُمْ لَهَا وَأَرِدُونَ  
ترجمہ: ” بلاشبہ تم اور وہ جس کی تم اللہ کے سوا عبادت کرتے ہو سب دوزخ کا ایندھن ہے اور تم اس میں قطعی طور پر داخل ہو گے۔“

اس آیت میں ان لوگوں کو جو کہ اللہ کے سوا اور حیزوں کی پوجا پاٹھ اور پرستش کرتے تھے بتایا گیا ہے کہ اس طریق کارے سے تم سب دوزخ میں جاؤ گے۔ لہذا جو لوگ اللہ کے سوا کسی اور کوچیر ہو یا فقیر پھر ہو لکڑی پوچھتے ہیں سجدہ کرتے ہیں تعظیم کرتے ہیں اس سے حاجت مانگتے ہیں سب جہنمی ہیں۔

(۲) وَقَالُوا لَا تَذَرُنَّ إِلَهَنَّكُمْ وَلَا تَذَرُنَّ وَدُّ اُولَأُسَوَّاءِ اَعَوْ اَلَّا يَفُوتُ وَلَا يَعُوقُ  
وَنَسْرًا ترجمہ: ”جب غیر اللہ کو پوچنے والوں کو منع کیا گیا تو انہوں نے غیر اللہ کو پوچنے والوں کو کہا تم اپنے معبودوں کو مت چھوڑو۔ اور ود، سواع، یغوث، یعوق، نسر کی پوجا پاٹ ڈٹ کر کیے جاؤ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ وہ پچاری مارے گئے۔

ان آیات اور ہمچوں قسم اور آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ جو شخص غیر اللہ کی پرستش کرے سجدہ کرے حاجت چاہے یہ ناجائز اور حرام ہے اور ایسا کرنا جہنمی ہونے کا پیش خیمہ بلکہ قطعی طور پر دوزخی ہونا ہے اور ظاہر ہے کہ بزرگ پیر فقیر وغیرہ غیر اللہ میں داخل ہیں اور لوگ ان کی پرستش کرتے ہیں سجدے کرتے ہیں اس سے حاجتیں مانگتے ہیں وغیرہ وغیرہ لہذا ثابت ہوا کہ یہ بھی ہر دو پچاری اور جس کی پوجا کی دوزخ میں جائیں گے اور جو دوزخی ہو یا دوزخی طریق اور لائن پر اس کی پیر وی حرام و ناجائز ہے۔

جواب: ان آیات کریمہ میں جن کی پرستش کی گئی ان سے مراد بت اور وہ چیزیں ہیں جن کو الوہیت و خدائی اور اتحقاق عبادت میں بزعم خود شریک کر لیا گیا اور شک نہیں کہ بت جہنم میں ڈالے جائیں گے اور ان کے پچاری بھی اور وہ جن کو خدائی یا اتحقاق عبادت میں شریک کیا

گیا اگر وہ اللہ تعالیٰ کے نیک بندے نبی ہوں یا غیر تو انکو جہنم سے کوئی واسطہ نہیں کیونکہ ان کا بالخصوص جب کہ انہوں نے منع بھی کیا ہو کوئی جرم نہیں پرستش کرنے والوں کا جرم ہے جس کا خیازہ یہ ضرور بحکمتیں گے۔ بہر صورت ان آیات کریمہ میں سے منْ دُونِ اللَّهِ سے مراد اللہ تعالیٰ کے نیک بندے مراد لینا ہرگز جائز نہیں جیسا کہ مشہور تفاسیر میں ہے اور حقیقت یہ ہے جیسا کہ شامی وغیرہ معتبر کتابوں سے ظاہر ہے کہ وہابی وغیرہ حضرات نے زبردستی وہ آیات کریمہ جو کہ بتوں کی نہ مدت میں نازل ہوئی تھیں ان کو بزرگان دین پر چسپاں کر دیا ہے اور پھر ان کو مشرک وغیرہ کہہ کر اپنی نفسانی خواہشات کو پورا کیا ہے۔

جواب ۲: اس آیت میں اگر منْ دُونِ اللَّهِ سے مراد بتوں کے علاوہ بزرگ نبی ہوں یا غیر بھی مراد لی جائے تو پھر اس آیت کا ان آیات سے تناقض اور اختلاف ہو جائے گا جن میں بزرگان دین کی تعظیم و توقیر کا حکم موجود ہے اور یہ تناقض و اختلاف قرآنی آیات میں ناممکن ہے جیسا کہ اس پراتفاق ہے۔ آیات حسب ذیل ہیں:-

(۱) إِنَّ الَّذِينَ سَبَقُتُ لَهُمْ مِنَا الْخُسْنَى أُولَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ.

ترجمہ: ” بلاشبہ وہ جن کو ہماری طرف سے اعمال صالح کی توفیق ملی وہ دوزخ سے دور رکھے جائیں گے۔“

(۲) أَلَا إِنَّ أُولَيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ الَّذِينَ امْنَوْا وَكَانُوا يَتَّقُونَ. ترجمہ: ” خبردار یقینی طور پر اللہ کے اولیاء پر کسی طرح کا خوف و غم نہ ہو گا یعنی جو مصدق دل سے ایمان لائے اور نافرمانی سے بچتے رہے۔“

ان آیات کی طرح اور متعدد آیات شمار کرائی جاسکتی ہیں جن سے روز روشن سے زیادہ واضح ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نیک بندے ان کو جہنم سے دور کا واسطہ بھی نہیں بلکہ وہ قطی جتنی اور بہتی ہیں۔ پس اب اگر پہلی اور مذکورہ الصدر آیات منْ دُونِ اللَّهِ سے مراد بزرگ اور نیک صالح حضرات بھی مراد لیے جائیں تو قرآن میں صریح اختلاف پیدا ہو جائے گا۔ نیز بزرگوں کو ماننے والے کافروں کی طرح بزرگوں کی عبادت نہیں کرتے ہیں صرف تعظیم شرعی

کے قائل اور عامل ہیں جس پر کسی بری پاداش کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔

(۳) نیز یہاں من دُونَ اللہ سے مراد بزرگ پیر فقیر مراد لیتا جمہور مفسرین کے خلاف تفسیر بالرائے ہے۔ جو کہ حرام ہے۔

وجہ یہ ہے کہ قرآن مجید کی تفسیر کے لیے معیاری طور پر چند علوم کی اشہد ضرورت ہوتی ہے ان کے بغیر تفسیر بے معنی ہے۔ (۱) مولوی محمد زکریا صاحب دیوبندی اپنی کتاب فضائل قرآن ص ۲۶ پر تحریر فرماتے ہیں کہ تفسیر قرآن کے لیے حسب ذیل علوم ضروری ہیں۔ لغت، نحو، صرف، احتقاد، علم معانی، علم بیان، علم بدیع، علم القراءات، علم عقائد، علم فقہ، اصول فقہ، اسباب نزول، تاریخ و منسوخ، حدیث، علم وہی یہ وہ علوم ہیں جن کا قرآن مجید کی تفسیر کرنے کے لیے ازبس جانتا ضروری ہے۔

کیمیائے سعادت میں لکھا ہے کہ قرآن مجید کی تفسیر تین مخصوص پر نہیں ظاہر ہوتی ایک وہ جو علوم عربی سے واقف نہ ہو دوسرا وہ جو کہ گناہ کبیرہ پر مصر ہو یا بدعتنی، تیسرا وہ شخص جو کسی اعتقادی مسئلہ میں ظاہر کا قائل ہو اور قرآن شریف کی جو عبارت اس کے خلاف ہو اس سے اس کی طبیعت اچھتی ہو۔

یہ وہ امور ضروری ہیں کہ قرآن مجید کی تفسیر بیان کرنے کے لیے ان کا حصول اشہد ضروری ہے اور ظاہر ہے کہ تفاسیر متداولہ مشہورہ کے مفسرین کرام ان سب امور و علوم سے کامل طور پر بہرہ در تھے۔ لہذا جو تفسیر تفاسیر مشہورہ کے خلاف ہوگی وہ تفسیر بالرائے ہوگی اور آیت مذکورہ میں من دُونَ اللہ سے مراد بتوں کے علاوہ پیر فقیر وغیرہ مراد لیتا تفاسیر مشہورہ کے خلاف ہے۔ لہذا یہ تفسیر بالرائے ہے اور تفسیر بالرائے پر قرآن مجید اور حدیث شریف میں سخت وعید آئی ہے لہذا ناجائز ہے۔

ناظرین کرام! اس سے یہ واضح ہو گیا کہ معیاری علوم کو حاصل نہ کرتا اور اردو ترجم اور سنی سنائی باتوں اور اپنے خیال کے اعتماد پر تفسیر کرتا ناجائز اور حرام ہے اور آج تکی مصیبت ہے کہ ہزاروں مفسر آپ کو نظر آئیں گے جنہوں نے معیاری علوم حاصل کیے بغیر اردو ترجمہ اور

اپنی دینوی خواندگی پر اکتفا کرتے ہوئے مسند تفسیر پر دن دن انا شروع کر رکھا ہے اور لوگوں کو متاثر کر رکھا ہے کہ ہچھوما دیگرے نیست۔ نتیجہ یہ کہ گھر گھر مفسر اور ہر ایک کی نزائلی تفسیر جس سے عوام کے دینی رجحان میں حیران کن تمہلکہ مجھ گیا ہے اور وہ دنیا کی طرف اور زیادہ راغب ہو گئے ہیں۔ لہذا ضروری ہے کہ آپ ہر مفسر کا مبلغ علم پہلے معلوم کریں اور پھر اس کی تفسیر پر کان دھریں۔

## تفسیر بالرائے

علماء کرام رحمہ اللہ نے تفسیر بالرائے کی سہولت کے پیش نظر قدرے تعین کر دی ہے جو حسب ذیل ہے۔

- (۱) تفسیر بالرائے جس کے جواز میں اختلاف ہے تاویل مشابہات غیر مخصوصہ بعلم الباری او بعلم الرسول کا نام ہے۔
- (۲) تفسیر بالرائے جس کا جواز اتفاقی ہے استنباط احکام شرعیہ اصلیہ ہوں یا فرعیہ اعرابیہ ہوں یا بلاعیہ وغیرہ کا نام ہے۔ بشرط قابلیت۔

(۳) تفسیر بالرائے جو بالاتفاق ناجائز اور منحی عنہ ہے۔ تفسیر مشابہ کا نام ہے جو مختص ہو بعلم الباری او بعلم الرسول ﷺ تفسیر بالرائے بغیر حصول علوم مشروطہ للتفسیر۔ تفسیر بالرائے مقرر لحمدہ ہب جس میں مذہب کو اصل اور تفسیر کو تابع قرار دیا جائے۔ تفسیر علی القطع یعنی مراد حق سمجھانے کی قطعی طور پر بھی ہے بغیر دلیل کے تفسیر بالہوی یہ چوتھی معہ اپنی پانچ شقوق کے ناجائز اور حرام ہے اور تفاسیر ثقات متداولہ میں اہل الذہب کی تفسیر بالرائے باقامة الخمسہ سے پاک ہیں۔ الحمد للہ علی ذالک۔

نیز یہ یاد رہے کہ تفاسیر متداولہ مشہور مشہودہ اہلسنت والجماعت کے علاوہ تمام تفاسیر نجدی ہوں یا غیر یہ سب عموماً قابل اعتماد نہیں ہیں کیونکہ ان میں شرائط کے تحقق کا یقین نہیں۔

## دیوبندی اور رذخیت

عموماً ایک سوال زبان زد عوام و خواص ہے کہ دیوبندی عقائد جب کے خجی عقائد کے ساتھ مماثل ہیں تو دیوبندی حضرات پھر خدیوں کا رد کیوں کرتے ہیں اور ان کی مخالفت میں پیش پیش کیوں ہیں۔ تو جواب اس کا یہ ہے دیوبندی حضرات خدیوں کے عقائد کا رد نہیں کرتے بلکہ عمل کا مثلاً دیوبندی تقلید کا قائل ہے اور خجی اس کو بدعت و شرک اور ناجائز کہتا ہے تو اس پر دیوبندی خجی پر رد کرتا ہے کہ تقلید شرک و بدعت نہیں جائز بلکہ واجب ہے۔

## دیوبندی اور حنفیت

مشہور ہے کہ کسی دیوبندی سے دریافت فرمائیے کہ آپ کا مسلک کیا ہے؟ تو وہ فوراً کہے گا کہ حنفیت جس سے تعجب ہوتا ہے کہ دیوبندی جب کے خجی ثابت ہوا تو پھر خنی کیسے ہوا تو اس اشتباہ کا حل یہ ہے کہ دیوبندی عقیدہ کے لحاظ سے خنی نہیں ہے کیونکہ دلیل سے ثابت ہو گیا کہ وہ عقیدہ کے لحاظ سے خجی اور وہابی ہے بلکہ وہ احکام فرعیہ عملیہ کی وجہ سے خنی ہے جیسا کہ معتزلہ بعض مسائل میں عمل اخنی ہے نہ کہ عقیدہ۔

خلاصہ یہ ہوا کہ دیوبندی اور معتزلہ عملی طور پر خنی نہ بطور عقیدہ اور دیوبندی بطور عقیدہ خجی اور بطریق عمل خنی اور بریلوی عقیدہ و عمل اسنی خنی اور دیوبندی صرف خنی اور المحت سنی خنی سنی شافعی سنی حنبلی سنی مالکی کا مجموعہ یہ فرق از بس ملحوظ رہے تاکہ کسی کے خنی ہونے یا کھلانے سے یہ شبہ نہ ہو کہ وہ سنی خنی ہے۔

اسی طرح یہ اشکال بھی دور ہو گیا کہ قرآن مجید کا پڑھنا سیکھنا آسان ہے جیسا کہ قرآن مجید میں ہے۔ وَلَقَدْ يَسَرْنَا الْقُرْآنَ لِلّهِ كَرْفَهَلْ مِنْ مُذْكَرْ (ترجمہ) "ہم نے سمجھنے کے لیے قرآن کو بالکل آسان کر دیا گیا ہے۔ کیا کوئی اس کو سمجھنا چاہتا ہے؟ تو اب پھر یہ کیا ضروری ہے کہ قرآن چونکہ آسان ہے۔ صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے ان علوم مذکورہ کو پڑھنا ضروری نہیں سمجھا اور یہ ظاہر ہے۔ وجہ ازالہ اشکال یہ ہے کہ بلاشبہ قرآن مجید آسان ہے

ہر شخص اس کو سمجھ سکتا ہے لیکن وہ ہر شخص جو کہ سمجھنے کے طریقوں سے سمجھنے یعنی علوم مذکورہ میں مہارت پیدا کرے تو استعداد تام اور ملکہ پیدا ہو جانے کے بعد قرآن مجید کو بآسانی سمجھ لے گا کیونکہ قرآن مجید عربی زبان میں نازل ہوا ہے تو اس کے سمجھنے کے لیے اسالیب کلام عرب اور اس کے معیاری قواعد و ضوابط کا حال از بس ضروری ہے اور اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں کہ اردو عربی وغیرہ کی معمولی شدودہ سے قرآنی حقائق اور فرقانی دلائل ہر کس دنکس کی سمجھ میں آجائیں گے کہ آخر کلام الملوك ملوک الکلام مشہور مقولہ ہے معمولی استعداد والے کا کلام با اوقات سمجھنا مشکل ہو جاتا ہے اور قرآن تو مالک کائنات کا کلام ہے۔ رہایہ کہ صحابہ کرام رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے یہ علوم ضروری حاصل نہیں کیے اور پھر وہ قرآن مجید کو سمجھ گئے تو اس کی وجہ یہ نہیں کہ انہیں معیاری علوم کی ضرورت نہیں تھی بلکہ وجہ یہ بھی کہ وہ اہل زبان تھے۔ اسالیب کلام کو سمجھتے تھے۔ طبائع نقاد و قادر تھیں۔ مزید برآ نحضور پر نور ﷺ کی مجالس منورہ حاصل تھیں اگر کوئی اشکال ہوتا تو خود حل کر لیتے ورنہ پوچھ لیتے لہذا ان علوم کی ضرورت محسوس نہ ہوئی مگر ہمیں چونکہ یہ سعادت نصیب نہیں اس وجہ سے ان کو حاصل کرنا ہمارے لیے اشد ضروری ہے۔ اگر ہم نے ان معیاری چیزوں کو حاصل کیے بغیر قرآن مجید کو سیکھنے کھانے کی جرأت کی تو یہ بے باکی ہوگی اور نہ قابل قبول اور یہ سب کچھ تفسیر بالرائے کی صورت لیکر ناقابل التفات ہو جائے گی۔ واللہ الہادی

## بحث وسیله

ناظرین کرام! آج جہاں شفاعت کا مفہوم زیر بحث ہے جس کی شرعی حیثیت پر ضرورت سے زاید عقلی اور نعلیٰ طور پر اور اق گذشتہ میں روشنی ڈالی جا چکی ہے وہاں وسیله کی حقیقت پر بھی لے دے ہو رہی ہے۔ بعض حضرات نے بڑی سختی سے اس کا رد کیا ہے جیسے اب تک یہ اور اس کے ہمنوا اور پیروکار اور بعض نے اس کو صحیح اور درست مانا ہے۔ لہذا مختصر طور پر وسیله کے مفہوم پر بھی تبصرہ کیا جاتا ہے تاکہ بحیثیت جائز اور ناجائز ہونے کے کسی نتیجہ پر

پہنچا جاسکتے۔

## وسیلہ کا معنی

وسیلہ کا معنی یہ ہے کہ کسی مشکل سے نجات حاصل کرنے کے لیے یا کسی چیز کو حاصل کرنے کے لیے یا کسی چیز کو برقرار رکھنے کے لیے کسی چیز کو واسطہ بنایا جائے اور یہ وسیلہ تین طرح پر ہو سکتا ہے۔

## وسیلہ کے اقسام

ایک یہ کہ ذات اور متعلقات ذات کا وسیلہ دوسرا اعمال کا وسیلہ تیسرا یہ کہ دعا و ندا کا وسیلہ۔ وسیلہ ذات اور متعلقات کا مطلب یہ ہے کہ کسی مطلب اور مقصد کو حاصل کرنے کے لیے کسی ذات اور متعلقات ذات کو وسیلہ بنایا جائے اور وسیلہ اعمال کا مطلب یہ ہے کہ کسی نیک عمل کو حصول مطلب کے لیے واسطہ بنایا جائے اور وسیلہ دعا اور ندا کا مطلب یہ ہے کہ دعا و ندا کو حصول مقصد کے لیے واسطہ بنایا جائے۔

وسیلہ نمبر اول کبھی استدعا اور طلب کرنے کی صورت میں ہوتا ہے اور کبھی بغیر استدعا و طلب کے اور یہ قسم اول یوں بھی عام ہے کہ واسطہ ذات نبی علیہ السلام ہو یا ذات ولی اور دنیا میں ہو یا قبر و قیامت میں اسی طرح عام ہے کہ ذی روح ہو یا بغیر روح اور متعلقات ذات کا مطلب یہ ہے کہ ذات کے ساتھ اس کو نسبت ہو جیسا کہ کپڑا، ناخن یا بال وغیرہ۔ اب ہم وسیلہ کی ہر سہ اقسام کو قرآن اور حدیث اور ائمہ رضا و صحابہ اور اقوال علماء کی روشنی میں بیان کرتے ہیں۔ آپ بغور ملاحظہ فرمائیں۔

## قرآن مجید سے وسیلہ کا ثبوت

(۱) **وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَّا رَحْمَةً** ترجمہ "ہم نے آپ کو سب جہانوں کے واسطے محض رحمت بنا کر بھیجا ہے۔" دیکھئے حضور علیہ السلام کی واسطہ سے سب

جہانوں پر حمت الٰہی کی بارش ہو رہی ہے۔

(۲) مَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ.

ترجمہ: ”آپ کے ہوتے ہوئے اللہ تعالیٰ ان کو عذاب نہیں کرے گا اور نہ ہی استغفار کرنے کی صورت میں ان کو بتلا، مصیبت کرے گا۔“ یہاں آپ کے اور استغفار کے واسطے سے عذاب کو ٹالنے کا وعدہ فرمایا۔

(۳) وَكَانُوا مِنْ قَبْلٍ يَسْتَفْتُحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا. ترجمہ ”اور اہل کتاب حضور علیہ السلام کے معبوث ہونے سے پہلے آپ کے وجود کے واسطے سے کافروں پر مدد چاہتے تھے کہ اے اللہ نبی آخر الزمان کے واسطے سے ہمیں کافروں پر کامیاب فرماء۔“

(۴) ..... يَحْلِلُهُمُ الطَّيِّبَاتُ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْخَبَابَاتُ وَيَضْعُ عَنْهُمْ أَصْرَفُهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ. ترجمہ: ”حضور علیہ السلام نے اہل کتاب کے لیے طیبات کو حلال اور خبیث اشیاء کو حرام کر دیا اور ان کے ناقابل برداشت بوجھ اتاردیے یعنی آپ کے واسطے یہ سب سہولتیں مہیا کر دیں۔“

(۵) يَا يَاهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ. ترجمہ ”اے ایمان والو اللہ سے ڈر اور حصول قرب الٰہی کے لیے اس کے دربار میں واسطہ اور وسیلہ لاو۔“ اور یہ وسیلہ عام ہے ذات ہو یا متعلقات ذات یا اعمال وغیرہ۔

(۶) إِنَّ أَيَّةً مُلْكِهِ أَنْ يَأْتِيَكُمُ التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّنْ رَبِّكُمْ وَبَقِيَّةٌ مِّمَّا تَرَكَ الْأُمُوسِيُّ وَالْأُهْرُونُ تَعْمَلُهُ الْمَلَائِكَة. ترجمہ ”طالبوت کی صداقت و اتحقاد پر دلیل ہے کہ وہ تمہارے پاس ایک صندوق لائے گا جس میں تمہارے لیے سکون قلب اور آل موی اور آل ہارون کے چھوڑے ہوئے بعض آثار ہیں۔“

بنی اسرائیل اس صندوق کو کافروں پر کامیابی کے لیے میدان جنگ میں بھی لے جایا کرتے تھے اور اس کے واسطے سے دعا نصرت مانگا کرتے تھے۔ تغیروں میں ہے کہ اس

صندوق میں سکون و قرار قلب کا سامان تھا اور کچھ آہار متزوکہ یعنی موئی علیہ السلام کی نعلین پاک اور آپ کا عصا مبارک اور ہارون علیہ السلام کی دستار مبارک اور انجیر کی کچھ مقدار اور اس میں انبیاء علیہم السلام کی قدرتی تصویریں تھیں۔ یہ صندوق آدم علیہ السلام پر اترا اور نسل بعد نسل ان تک پہنچ گیا اور پھر ان کی بعض کوتا ہیوں کی وجہ سے قوم عمالقہ کے قبضہ میں آگیا۔ بنو اسرائیل اس کو جہاد وغیرہ میں حصول فتح کے لیے آگے رکھ لیتے تھے اور اس واسطہ سے وہ کامیاب ہو جاتے۔

(۷) لولا دفع الله الناس بعضهم ببعض۔ ترجمہ ”اگر اللہ تعالیٰ بعض کو بعض کے واسطے سے نہ رو کے تو زمین میں فساد ہو جائے۔“

(۸) لو تزيلوا لعذبنا الذين كفروا منهم عذاباً اليماً ترجمہ ”اگر ایماندار کافروں سے الگ ہوتے تو ہم کفار کو سخت عذاب کرتے۔

(۹) وَاتَّقُوا اللَّهَ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ ترجمہ ”اس اللہ سے ڈرو جس کے سبب سوال کرتے ہو اور قرابت داری کے ساتھ بدسلوکی سے ڈرو کہ جس کے واسطہ سے تم انجا کرتے ہو۔“

(۱۰) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ ترجمہ ”اے ایمان والو اللہ سے ڈرو اور اس کے دربار میں کوئی وسیلہ لے کر آو۔“ عام ازیں کہ ذات کا ہو یا متعلقات ذات وغیرہ کا (تلک عشرۃ کاملہ)

ناظرین کرام! ان حوالجات سے ثابت ہوتا ہے کہ کسی حاجت کے لیے کسی چیز کو دربار الہی میں وسیلہ پیش کیا جاسکتا ہے اور یہ عقلائی و شرعاً جائز ہے۔

### حدیث شریف سے وسیلہ کا ثبوت

حدیث شریف میں ہے الابدال فی امتی ثلاثون رجلابهم تقوم الارض وبهم تمطرون و بهم تنصرون (الحدیث)۔ ترجمہ ”میری امت میں قریباً تیس مرد

ابدال ہیں جن کے وسیلہ سے زمین قائم ہے اور انہی کے واسطے بارش ہوتی ہے اور مدد ہوتی ہے۔” دیکھئے اس حدیث پاک میں ابدال کو قیام ارض اور بارش اور مدد کا میابی کے لیے ذریعہ اور وسیلہ قرار دیا گیا ہے۔

حدیث شریف میں ہے: اللهم آیدہ بروح القدس ”اے اللہ (حضرت حسان رضی اللہ تعالیٰ عنہ) کی جبرئیل کے وسیلہ سے مذکور۔

حدیث میں ہے۔ اذا انفلتت دابة احده کم فی ارض فلأة فلینا دیاعباد الله عینونی اعینونی۔ (الحدیث) ترجمہ ”تم میں سے کسی کا جانور جنگل میں بے قابو ہو جائے تو اللہ کے بندوں کا وسیلہ لائے اور یوں کہہ یا عباد اللہ اخ (ہدیۃ المهدی ص ۲۷) مندادام احمد میں ہے کہ شام میں چالیس ابدال ہیں جن کی حیثیت یہ ہے کہ ان کے وسیلہ سے بارش ہوتی ہے اور رزق دیا جاتا ہے۔

ابوداؤد شریف میں ہے کہ مجھ کو ضعیفوں میں طلب کرو کیونکہ تم کو رزق یا مدد ضعیفوں کے واسطے سے ملتی ہے اور فقراء مہاجرین کے واسطے سے۔

ابن حجر رحمۃ اللہ علیہ مکی نے امام شافعی رحمۃ اللہ علیہ سے فلائد میں روایت کی ہے کہ میں امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کی قبر سے تیرک حاصل کرتا ہوں اور جب مجھ کو کوئی حاجت پڑتی ہے تو آپ کی قبر کے پاس آتا ہوں اور دور کعت نماز ادا کرتا ہوں اور آپ کی قبر کے پاس اللہ تعالیٰ سے دعا مانگتا ہوں تو اس واسطے سے میری حاجت پوری ہو جاتی ہے۔“

واقدی نے روایت کیا ہے کہ حضور علیہ السلام کی لخت جگر حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا شہداء احمد رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ہاں حاضر ہوتیں اور دعا کرتیں تو اس واسطے سے دعا قبول ہو جاتی۔

حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے جمعۃ الوداع میں خطبہ پڑھا اور فرمایا کہ اے لوگو! میں تم میں دو چیزیں چھوڑے جا رہا ہوں۔ اللہ تعالیٰ کی کتاب اور اپنی اولاد جب تک تم ان کے واسطے سے عملدرآمد کرتے رہو گے کبھی کمزور نہ ہو گے۔

سفر خیر میں عامر بن سنان رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے ارشاد فرمایا کہ اشعارِ سنا و تو انہوں نے سنائے جس پر آپ ﷺ نے انہیں دعا رحمت کرتے ہوئے سرفراز فرمایا۔ وَاللّهُ لَوْلَا إِنَّمَا هَذِهِ دُعَى رَحْمَةً "بخدا اگر آپ کا واسطہ نہ ہوتا تو ہمیں نہ ہدایت ہوتی اور نہ ہی صوم و صلوٰۃ کی نعمت ملتی۔ یعنی آپ ہی کے واسطے سے پیدا ہوئے پھر عالم را واح میں، پھر عالم ناسوت میں، پھر عالم بزرخ میں، پھر قیامت میں پھر دخول جنت اور ابدی نعمتوں سے بازیابی حاضر حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کے وسیلہ سے ہوگی۔

حضرت علیہ السلام کے پاس ایک ناپینا آیا اور ناپینائی کی شکایت کی۔ آپ نے اس کو حسب ذیل دعا سکھائی کی دو رکعت نماز پڑھنے کے بعد پڑھے۔ اللهم انی اسنلک واتوجه الیک بنبیک محمد بنبی الرحمة يا محمد انی توجہت بک الى ربی

فی حاجتی هدہ لتفصی لی اللہم فشغله فی۔ ترجمہ "اے اللہ میں تیرے نبی مجسم رحمت کے وسیلہ سے تیری طرف متوجہ ہوں اور سوال کرتا ہوں یا محمد ﷺ میں آپ کے واسطہ سے اپنے رب کی طرف متوجہ ہوں کہ یہ میری حاجت پوری ہو۔ اے اللہ آپ کی سفارش میرے حق میں قبول فرماء اور یہ طریق وسیلہ تاقیامت جاری ہے۔

حدیث میں ہے کہ ابو طالب نے حضور علیہ السلام کا بحال شیر خوارگی ازالۃ نقط میں وسیلہ طلب کیا۔ فرماتے ہیں ابیض یستسقی الغمام بوجهہ ثمال الیتامی عصمه للا رامل آپ کے چہرہ مبارک کے وسیلہ سے بارش طلب کی جاتی ہے اور آپ بیوگان اور تیہوں کی پناہ گاہ ہیں۔

حدیث میں ہے کہ ستاروں کے واسطے سے آسمان محفوظ ہے اور میرے وسیلہ سے صحابہ کرام محفوظ ہیں اور میرے صحابہ کے وسیلہ سے میری امت محفوظ ہے۔ (احمد و مسلم) مختصر حدیث میں ہے اللہم اعز الاسلام بعمر بن الخطاب خاصة ترجمہ: "اے اللہ حضرت عمر بن الخطاب کے خاص وسیلہ سے اسلام کو عزت دے۔ (حاکم بیہقی)

حدیث میں ہے لولا شیوخ رکع و صبيان دضع وبهائم رتع لصب

عَلَيْكُمُ الْعِذَابُ صَبَّأَ ترجمہ "اگر بوزھے رکوئے کرنے والے اور شیرخوار بچے اور چہنے والے جانور نہ ہوتے تو تم کوشیدہ ترین عذاب کا سامنا کرنا پڑتا۔" یعنی ان کے دستیہ سے یہ عذاب ملے گیا۔

قال الجوزی فی الحصن فی آداب الدعاء ومنها ان یتوسل الی الله تعالیٰ بانسائه و الصالحین من عباده۔ "ترجمہ اللہ تعالیٰ کے دربار میں اللہ تعالیٰ کے نبیوں اور اس کے نیک بندوں کا دستیہ لا یا جائے۔

اظرین کرام! ان حوالجات سے ثابت ہوا کہ کسی کی ذات کو اللہ تعالیٰ کے دربار میں قضا حاجت کے لیے دستیہ لانا درست ہے اور صحیح۔

مذینہ منورہ میں نقطہ پڑ گیا۔ جس پر حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ حضور ﷺ کی قبر مبارک اور آسمان کے درمیان پرده اٹھا دو (تو آپ کی قبر شریف کے دستیہ سے) بازش ہوئی۔

حضرت ابوالیوب الانصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا قطظینہ میں مزار پاک مرتع خواص دعوام ہے یعنی اس کے دستیہ سے مطلب براری ہوتی ہے۔

حدیث میں حضرت آدم علیہ السلام کی دعا میں یہ مذکور ہے یا رب اسنلک بحق محمد ﷺ۔ (حاکم۔ طبرانی۔ یعنی) ترجمہ: "اے میرے رب میں محمد (علیہ السلام) کے حق کے دستیہ سے تجھ سے سوال کرتا ہوں۔ (ابن المندز ر)

حدیث میں ہے اللهم انی اسنلک بجاه محمد عندک و کرامۃ علیک۔ ترجمہ "اے اللہ میں محمد (علیہ السلام) کے اس حق اور کرامت کے دستیہ سے جو کہ تیرے دربار میں ان کو حاصل ہے تجھ سے سوال کرتا ہوں۔"

قال السیکی یحسن التوسل والا استعانة والتشفع زاد القسطلانی والتضرع والتتجوہ والتتجوہ بالنبی الی ربہ ولم نیکو ذالک احد من السلف و الغلف۔ (ہدیۃ المهدی ص ۸۲)

ترجمہ: ”امام سکنی نے کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے دربار میں قضا حاجت کے لیے نبی کریم ﷺ کو وسیلہ شفیع وغیرہ بنانا بالاتفاق جائز ہے۔

بخاری شریف میں تین مسافروں کا قصہ مذکور ہے جو بارش میں گھر جانے کی وجہ سے ایک غار میں پناہ گزیں ہوئے کہ عارکے منه پر ایک پتھر گرا جس سے غار کا منه بند ہو گیا۔ پھر وہ اپنے مخلصانہ اعمال کی وجہ سے باہر نکلے اللہ تعالیٰ نے ان کے کردار صالح کے وسیلہ سے انہیں نجات دی۔

مولوی اسحاق صاحب مأۃ مسائل میں لکھتے ہیں۔ یجودالدعااء منَ اللهِ بَانْ يَقُولُ يَا اللهُ أَقْضِ حاجتِي بِحُرْمَتِ فَلَانْ وَقَدْرُوا فِي دُعَاءِ الْإِسْفَاتِ بِحُرْمَةِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْمُشْبِرِ الْعَظَامِ وَقَبْرِ نِيَكَ عَلَيْهِ السَّلَامُ۔ (ترجمہ) ”اللہ سے یوں دعا جائز ہے کہ اے اللہ فلاں شخص کی حرمت و عزت کے واسطے سے اور شہر حرام اور مشعر عظام کی حرمت کے وسیلہ سے اور آپ کی قبر شریف کی بدولت میری حاجت کو پورا کر دے۔ حدیث شریف میں ہے کہ حضور علیہ السلام نے یوں دعا مانگی۔ اسنلک بحق السائلين عليك و بحق مشائی هذا اليك۔ (ابن ماجہ) ترجمہ ”اے اللہ میں تجھ سے سائلین کے اس حق اور عزت جوان کو تیرے ہاں حاصل ہے اور اس تیری طرف چلنے کے حق کے وسیلہ سے سوال کرتا ہوں۔“

حدیث میں ہے کہ جب حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی والدہ فاطمہ بنت اسد فوت ہوئیں تو ان کے دفن کے بعد آپ نے یہ دعا مانگی ”اے اللہ میری چچی کو بخش اور اس پر اس کی قبر کو میرے حق اور مجھ سے پہلے نبیوں کے حق کے واسطے سے کشادہ کر کیونکہ تو ارحم الرحمین ہے۔ (طبرانی ابن حبان حاکم)

دلائل الخیرات میں ہے اللهم بالاسماء المكتوبة حول العرش وبالاسماء التي حول الكرسي الخ۔ ترجمہ ”اے اللہ ان ناموں کے وسیلہ سے جو کہ کرسی اور عرش کے ارد گرد لکھئے ہوئے ہیں۔ (میری دعا قبول کر)

مشہور بات ہے حضرت خالد بن ولید رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنی ٹوپی میں حضور علیہ السلام کا بال مبارک رکھا ہوا تھا جس کے وسیلہ سے روم شام ایران وغیرہ ممالک میں فتوحات ہوئیں۔

ناظرین حضرات! قرآن و حدیث وغیرہ کے ان حوالجات میں حقوق و قبر شهر حرام مشرح رام، عبادت کے لیے چلنے انبیاء علیہم السلام کری و عرش کے اسماء مکتبہ بال مبارک وغیرہ کا وسیلہ ذکر کیا گیا ہے کہ اس کا سلف و خلف سے کسی نے انکار نہیں کیا تو روز روشن سے بھی زیادہ واضح ہو گیا کہ کسی نوعیت کے جائز وسیلہ واسطہ کو حاجت روائی اور مشکل کشائی کے لیے اختیار کرنے میں شرعی اور عقلی طور پر کوئی حرج نہیں ہے بلکہ یہ امر مندوب و مستحسن ہے۔

حدیث میں وارد ہے۔ من بنی الله مسجدًا بنی الله له بیتا فی الجنة مثله او کمال قال۔ ترجمہ ”جو اللہ کے لیے مسجد بنائے اللہ اس کی بدولت اس جیسا اس کے لیے جنت میں گھر بنائے گا۔“

حدیث میں ہے۔ اذا ماتَ الْإِنْسَانُ انْقَطَعَ عَمَلُهُ إِلَّا مِنْ بَنِي مسجدًا او ترك ولدًا صالحًا يدعوه او علماً ينتفع به۔ ترجمہ ”جب انسان مر جاتا ہے تو اس کا سلسلہ عمل ختم ہو جاتا ہے مگر جو مسجد بنائے یا نیک اولاد چھوڑ جائے جو اس کے لیے دعا خیر کرے یا علم پڑھا جائے جس سے لوگوں کو نفع ہو (تو اس کا عمل جاری رہے گا) ہدیۃ المهدی ص ۲ پر ۳ ہے۔ ولیت شعری اذا جاز التوسل الى الله بالاعمال الصالحة بنص من الكتاب والسنۃ يقاس علیها التوسل بالصالحين..... والتلوسل الى الله تعالى باهل الفضل والعلم هو في الحقيقة توسل باعمالهم الصالحة ومزاياهم الفاضلة۔ ترجمہ ”جب کے اعمال صالحہ کے ساتھ کتاب و سنت سے توسل جائز ثابت ہوا تو صالحین کو اس پر قیاس کیا جاسکتا ہے۔ اور حقیقت یہ ہے کہ صالحین کے ساتھ توسل اصل میں ان کے اعمال صالحہ اور صفات حمیدہ کے ساتھ توسل ہے۔“ نیز ان حوالجات میں غور کرنے سے ذات اور متعلقات ذات اور اعمال کے ساتھ وسیلہ لینا ثابت اور واضح ہو گیا صرف دعا و ندای کے ساتھ توسل باقی رہ

گیا اور نسبتہ اس میں نزاع زیادہ ہے۔ لہذا اس پر مختصر طور پر روشنی ڈالی جاتی ہے۔

## دعاوندا کے ساتھ وسیلہ

دعا اصل میں دعا یعنی دعوے سے ہے بمعنی بلا نا یا پکارنا اور قرآن میں دعا کو تقریباً پانچ معنوں میں استعمال کیا گیا ہے

(ا) پکارنا۔ جیسا کہ قرآن مجید میں آیا ہے۔ ادعوهم لابائهم هو اقسط عند الله۔ ترجمہ ”ان کو ان کے باپوں کا نام لے کر بلا ویہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک بہت مناسب ہے۔“ والرسول یاد عوکم فی اخری کم اور رسول تم کو چھپے سے پکارتے ہیں۔ (صلی اللہ علیہ وسلم) ان جیسی آیات میں پکارنا مراد ہے مگر یہ پکارنا کئی طرح پر ہوتا ہے۔

(الف) تخلوق کو سبب اور ذریعہ سمجھ کر پکارنا جیسے یا رب استلک بحق محمد۔ یا عباد اللہ اعینونی۔ یا محمد انصر۔ یا رسول اللہ یا علی یا غوث و احمداء۔ یا عمراء قبلۃ دین مددے کعبہ ایمان مددے۔ قاضی شوکانی مددے۔ ابن قیم مددے۔

(ب) قریب کو پکارنا یا اللہ اور یا زید وغیرہ جب کہ قریب ہو عام ازیں کہ ذی شعور ہو یا غیر ذی شعور یا جبال یا ارض یا حجر وغیرہ۔

(ج) بعید کو پکارنا کہ وہ بقدرت الہی خود سن لیتا ہے یا اس کو کسی واسطے سے سن لیتا ہے۔ نظر آتا ہو یا نہ آتا ہو جیسا کہ قوت قدیسہ والے پکارتے ہیں۔ حضرت عمرؓ نے کہا یا ساریۃ الجبل علاقہ نہادنڈ میں تھے اور حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ مدینہ طیبہ میں۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے کعبہ بنا کر بحکم الہی تمام قریب و بعید لوگوں کو پکارا جس کو تمام روحوں نے جو کہ تاقیامت تک پیدا ہونے والی تھیں سب نے سن لیا جیسا کہ قرآن میں مذکور ہے آج ہر نماز نماز میں السلام علیک ایها النبی بصورت خطاب پڑھتا ہے۔ شرق میں ہو یا غرب میں جنوب میں ہو یا شمال میں

تو اگر دور سے پکارنا شرک ہو تو غازی نماز سے فارغ ہونے سے قبل مشرک اور کافر ہو جائے۔

یہ عقلاً بھی جائز ہے۔ دیکھئے ریڈ یو کے ذریعہ آج کتنی دور تک آواز پہنچائی جاتی ہے اور وہ اس کی بھی ہے کہ ریڈ یو میں بھلی کی قوت سبب ہے تو اسی طرح جائز ہے کہ نور نبوت کی قوت سبب ہو اور سبب سے یہ آواز دور تک سنائی جاسکے اور اسی طرح نور ولایت و فراست کی قوت اور سبب سے دور تک آواز سنائی جاسکتی ہے۔

(د) مردوں کو پکارنا کہ وہ سنتے ہیں جیسا کہ ہر نمازی نماز میں حضور علیہ السلام کی وفات کے بعد آپ کو پکارتا ہے۔ السلام علیک لھا النبی۔ مسلمانوں کو حکم ہے کہ قبرستان میں جا کر اہل قبور کو یوں خطاب کریں۔ السلام علیکم دار قوم من المسلمين۔ ابراہیم علیہ السلام نے اپنی ذنوب کی ہوئی چیزوں کو پکارا اور انہوں نے سن کر تعیل حکم کی۔ نم ادعہن یا تینک سعیۃ ترجمہ ”پھر ان کو بلا یے وہ آپ کی طرف دوڑتی ہوئی آئیں گی۔ حضرت صالح علیہ السلام نے اپنی قوم کو ان کی ہلاکت کے بعد ان کو پکارا۔ فتویٰ عنہم و قال یقوم لقد ابلغتکم رسالت ربی۔ حضرت شعیب علیہ السلام نے بھی اپنی قوم کو ان کی ہلاکت کے بعد پکار۔ فتویٰ عنہم و قال یقوم لقد ابلغتکم رسالت ربی۔

حضور پر نور علیہ السلام نے خود بدر کے روز مردہ کافروں ابو جہل، ابو لہب، امیہ بن خلف وغیرہ کو پکار کر خطاب کیا اور حضرت عمرؓ کے عرض کرنے پر فرمایا کہ تم ان مردوں سے زیادہ نہیں سنتے ہو۔ اسی طرح حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے متعدد مردوں کو پکارا اور وہ قبروں سے باہر نکل آئے۔ حضور علیہ السلام نے اپنی پھوپھی حضرت صفیہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو اس وقت جب کہ ان کا قبر میں حساب شروع ہوا اور وہ گھبرا گئیں اور پر سے تلقین کی کہ آپ یوں کہونی این اخی محمد علیہ السلام اسی طرح سینکڑوں نہیں ہزاروں واقعات ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ مردوں کو دور ہوں یا نزدیک خطاب کرتا درست ہے اور وہ سنتے اور حتیٰ ال渥ع تعیل حکم بھی کرتے ہیں۔

ذ: کسی کو پکارنا کہ وہ سنتے ہیں اور مشکل کھائی بھی کرتے ہیں جیسا کہ قرآن میں ہے۔ وَاسْتَلْ مِنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُلْنَا أَجْعَلْنَا مِنْ دُونَ الرَّحْمَنِ الْهَمَةِ يَعْبُدُونَ۔ ترجمہ "اے پیارے محبوب ان رسولوں سے پوچھو جو ہم نے آپ سے پہلے بھیجے کہ ہم نے اپنے سوا ایسے معبد بنائے ہیں جن کی عبادت کی جائے۔" ظاہر ہے کہ باقی انبیاء علیہم السلام آپ سے پہلے گزر چکے ہیں اور اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ ان سب گذشتہ رسولوں سے پوچھ لو کہ خدا کے علاوہ کوئی اور معبد ہے اور پوچھا اسی سے جاتا ہے جو سنے اور سنکر جواب دے۔

معراج شریف کی رات سب گذشتہ انبیاء کرام نے حضور علیہ السلام کے پیچھے نماز پڑھی اور حجۃ الوداع میں سب نبیوں نے شرکت کی اور حج ادا کیا۔ یا عباد اللہ اعینو نی۔ یا محمد انصر قبلۃ دیں مددے کعبہ ایمان مددے وغیرہ۔

ر: دور سے پکارنا وہ دیکھتے اور سنتے ہیں۔ قرآن مجید میں ہے۔ قالت نملة يا ایها النمل ادخلوا مساکنکم لا يحطمكم سليمان وجنوده وهم لا يشعرون فتبسم ضاحکامن قولها۔ ایک چیزوٹی بولی کہ اے چیزوٹیو اپنے گھروں میں چلی جاؤ تمہیں کچل نہ ڈالیں بے خبری کی وجہ سے سلیمان اور اس کا لشکر جس پر سلیمان علیہ السلام سنکر مسکرائے۔ تفاسیر میں ہے کہ یہ لشکر تین میل کے فاصلہ پر تھا ظاہر ہے کہ چیزوٹی کے قدم کی آواز کس قدر وہی اور باریک ہوتی ہے کہ قریب کھڑے نہیں سن سکتے مگر سلیمان علیہ السلام نے تین میل سے سن لی۔ معلوم ہوا کہ سلیمان علیہ السلام کی قوت سامعیہ زبردست تھی۔ قرآن مجید میں ہے ولما فصلت العیر قال ابوهم انى لا جذریح یوسف لولا ان تفندون۔ ترجمہ "قافلہ جب مصر سے جدا ہوا تو یہاں یعنی کنعان میں ان کے باپ نے کہا کہ بیٹک مجھ کو یوسف کی خوشبو آ رہی ہے اگر تم مجھے سٹھا ہوانہ کہو۔"

ملاحظہ ہو یعقوب علیہ السلام کنعان میں ہیں اور یوسف علیہ السلام کی قیص مصر

سے چلی ہے جس کی خوبیوں آپ کو یہاں محسوس ہو رہی ہے۔ دیکھئے کتنی دور سے احساس فرمایا اور کہا۔

قال الذی عنده علم من الكتاب انا آتیک بہ قبل ان یوتد الیک طرفک  
ترجمہ: ”جس کے پاس کتاب کا علم تھا اس نے کہا کہ نہیں آپ کے پاس اس کو حاضر کروں گا آپ کے پل مارنے سے پہلے۔“ ملاحظہ ہو کہ یہ لانے والے آصف بن برخیا شام میں ہیں اور بلقیس کا تخت یمن میں اور فوراً لانے کی خبر دے رہے ہیں اور ظاہر ہے کہ کسی چیز کا لانا بغیر دیکھے اندازہ لگانے مقدور ہونے بالکل ناممکن ہے ثابت ہوا کہ ان کی قوت رویت بڑی تیز تھی۔“

وابنکم بماتاکلون وتدخرون فی بیوتکم۔ ترجمہ ”حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے فرمایا میں تم کو ان تمام چیزوں کی خبر دیتا ہوں جن کو تم کھاتے اور گھروں میں جمع کرتے ہو۔ دیکھئے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی چشم پاک اپنی جگہ سے ان تمام چیزوں کو دیکھ رہی ہے جو وہ کھاتے اور گھروں میں جمع کرتے ہیں۔“

اور ظاہر ہے کہ آپ میں اور ان چیزوں میں سینکڑوں حجاں ہوں گے مگر سب کا مشاہدہ ہو رہا ہے اور اطلاع دی جا رہی ہے۔ ثابت ہوا کہ اللہ تعالیٰ اپنے پیاروں کے حواس میں بے پناہ قوت و دلیعت فرماتا ہے۔

ز: کسی کو امور خارقه یا فوق الاسباب طریق پر پکارنا اور مدد کالینا و دینا۔ جیسا کہ حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے مدینہ پاک سے حضرت ساریہ کو علاقہ نہادنڈ میں جو کہ مدینہ پاک سے تقریباً پندرہ سو میل دور ہے برس منبر پکارا اور ان کو دشمن کی خفیہ تدبیر پر مطلع فرمائ کی مدد کی حتیٰ کہ اسلام کو فتح ہو گئی۔

حضرت یوسف علیہ السلام نے دور سے اپنے والد یعقوب علیہ السلام کی مدد فرمادی اور بطریق خرق عادت اور ما فوق الاسباب طور پر بحکم الہی اپنی قیص سے انکی آنکھیں روشن

کر دیں۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام نے بطریق مافوق الاسباب وفات کے بعد ہماری مدد کی کہ پچاس نمازوں کی پانچ کروادیں۔ مختصر یہ کہ جملہ مجزات اور کرامات جو کہ مافوق الاسباب اور خرق عادت کے طور پر ہیں سب شرعاً صحیح و درست ہیں کیونکہ مافوق الاسباب کا اور خرق عادت کا معنی یہی ہے کہ قدرت نے کسی چیز کے ہونے یا نہ ہونے کو کسی سبب پر موقوف کہا جیسے روشنی سورج اور چاندنی چاند پر دیکھنا آنکھ کے کھولنے اور کھانا منہ پر اور سننا کان پر موقوف کیا ہے۔ کسی ایسی چیز کو قدرتی طور پر بظاہر سبب کے بغیر پیدا کر دیا جائے۔ مثلاً روشنی سورج کے بغیر دیکھنا آنکھ کے بغیر اولاد والدین کے بغیر ظاہر کر دی جائے۔ بہر صورت مافوق الاسباب کے طور پر غیر اللہ سے مدد دینا اور لینا شرعاً جائز ہے۔

س: خدا کا مقابل سمجھ کر پکارنا یعنی غیر اللہ کو خدا اور مستقل بالذات اور مستحق عبادت سمجھ کر پکارنا۔ قرآن میں ہے ان الذين تدعون من دون الله عبادا مثالكم جن کو خدا کے سوا پو بته ہو وہ تمہاری طرح بندے ہیں۔ ان المساجد لله فلا تجد عوامع الله احداً۔ بیشک مسیح مسیح اللہ کی ہیں تو اللہ کے ساتھ کسی کو نہ پوجو۔ ان جیسی تمام وہ آیات جن میں غیر خدا کی دعا کو شرک و کفر کہا لیا ہے یا اس پر جھٹکا گیا ہے ان سب میں دعا کا معنی عبادت ہے اور یہ عون کا معنی پوچھتے ہیں۔

خلاصہ یہ کہ ہر آیت میں دعا کا معنی عبادت نہیں بلکہ بعض جگہ عبادت کا معنی ہے اور بعض جگہ کوئی اور معنی اسی وجہ سے علماء کرام نے دعا بمعنی عبادت کے کچھ قرآن بیان فرمائے ہیں جن کے ذریعہ معلوم ہو جاتا ہے کہ یہاں پر دعا بمعنی عبادت ہے مثلاً دعا کے ساتھ عبادت یا اللہ کا لفظ آجائے۔

قرآن میں ہے قل انی نہیت ان اعبد الدين تدعون من دون الله اس آیت میں ان اعبد سے معلوم ہو گیا کہ مراد مدعون سے تعبدوں ہے۔ وقال ربکم ادعوني استجب لكم ان الذين يستكبرون عن عبادتی سيدخلون جهنم داخرين۔ یہاں پر

بھی بقرینہ عبادت دعا سے پکارنا مراد نہیں بلکہ عبادت کرنا مراد ہے۔ اسی طرح جب دعا کے بعد دشمن خدا کا ذکر ہو یا دعا کا فاعل کافر ہو یا دعا پر اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا اظہار ہو یا دعا کرنے والوں کو خدا پاک نے کافر مشرک گمراہ فرمایا ہو تو دعا سے مراد عبادت و پوجنا مراد ہو گا نہ صرف پکارنا۔

بہر صورت دعا کا معنی ہر جگہ عبادت نہیں کر سکتے کیونکہ عربی زبان ایک وسیع زبان ہے عموماً الفاظ کے معنی بیان کرنے میں سیاق و سباق اور قرآن حالیہ مقالہ وغیرہ کا لحاظ کرنا از بس ضروری ہوتا ہے۔ مثلاً اگر دعالہ کہا جائے تو معنی یہ ہے کہ اس کے لیے دعا کی اور دعا علیہ کہا جائے تو اس کا معنی ہے اس پر بدعا کی۔ لہذا لازمی طور پر دعا کے معنوں میں غور کرنا ضروری ہے ورنہ معنی صحیح نہ ہوں گے۔ مثلاً دیکھئے کہ اگر دعا کا معنی ہر وجہ سے پکارنا ہی ہو تو ان آیات کے ساتھ جن میں دعا کو عبادت کے معنی میں استعمال کیا گیا ہے تعارض اور تناقض لازم آئے گا لہذا یہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ دعا کا معنی پکارنا اور عبادت ہر دونوں ہیں۔ جن آیات میں عبادت ہے وہاں پر دعا کا معنی پکارنا ہے اور جہاں پر ممانعت ہے وہاں پر دعا کا معنی عبادت ہو گا یا یوں کہئے کہ پکارنے کی دو قسم ہیں۔ ایک یہ کہ کسی کی پکارا جائے مگر اس کو خدا نہ سمجھا جائے اور دوسرا یہ کہ کسی کو مستقل اور خدا سمجھ کر پکارا جائے۔ لہذا جن میں ممانعت ہے ان میں کسی کو خدا سمجھ کر پکارنا مراد ہے۔ کیونکہ عبادت خدا کے سوا اور کسی کو نہیں ہو سکتی نتیجہ یہ کہ کسی دوسرے کو پکارنا جب کہ اس کو خدا نہ سمجھا جائے جائز ہے زندہ ہو یا مردہ نبی ہو یا غیر، پھر ہو یا لکڑی فرق صرف یہ ہے مرنے کے بعد نبیوں اور ولیوں کے علاوہ اور لوگوں کو اگر ان کی قبر پر جا کر پکارا جائے تو سنتے ہیں ورنہ نہیں جیسا کہ سوئے ہوئے کہ روح جہاں چاہے سیر کرتی ہے مگر سنتی جب ہے کہ پاس آ کر آواز دین۔ اسی طرح قبر کے پاس سے سنتی ہے دور سے نہیں بخلاف انبیاء کرام علیہم السلام اور اولیاء کرام کے کہ وہ جیسے دنیا میں دور سے سنتے تھے بعد وفات بھی دور سے سنتے ہیں۔

ش: شوق اور محبت کی وجہ سے کسی کو پکارنا۔ اگر کوئی مال محبت اور عشق سے کسی کو پکارے

تو یہ جائز ہے لہذا اسی نیت سے یا رسول یا غوث یا علی کہنا جائز ہے کہ یہ محض محبت سے پکارنا ہے۔

حاجی امداد اللہ صاحب فیصلہ مفت مسئلہ میں فرماتے ہیں۔ اس میں (یعنی نداءَ غیر اللہ میں) تحقیق یہ ہے کہ نداء سے مقاصد و اغراض مختلف ہوتے ہیں۔ کبھی محض اظہار شوق کبھی تحریر کبھی منادی کو سنانا اور کبھی اسکو پیغام پہنچانا سو مخلوق غائب کو پکارنا۔ اگر واسطے محض تذکرہ اور شوق وصال اور حضرت فراق کے ہے جیسے عاشق اپنے محبوب کا نام لیا کرتا ہے اور اپنے دل کو تسلی دیا کرتا ہے اس میں تو کوئی گناہ نہیں۔ ایسی نداء صحابہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے بکثرت روایات میں منقول ہے اور اگر مخاطب کا اسماع یعنی سننا مقصود ہے تو اگر تصفیہ باطن سے منادی کو مشاہدہ کر رہا ہے تو بھی جائز ہے اور اگر مشاہدہ نہیں کرتا لیکن سمجھتا ہے کہ فلاں ذریعہ سے اس کو یہ خبر پہنچ جائے گی اور وہ ذریعہ ثابت بالدلیل ہوتب بھی جائز ہے مثلاً ملائکہ کا درود شریف حضور اقدس میں پہنچانا احادیث سے ثابت ہے۔ اس اعتقاد سے اگر کوئی الصلة والسلام علیک یا رسول اللہ کہے کچھ مضاائقہ نہیں اور اگر منادی مشہود نہ ہونہ پیغام پہنچانا مقصود ہی ہونہ کوئی ذریعہ مدل ہو تو ندا منوع ہے مگر مصلحت یوں ہے کہ ندا کرنے والا سمجھدار ہو تو اس پر حسن ظن کیا جائے اور اگر عامی جاہل ہو تو اس کی اصلاح کر دی جائے اور اصل عمل سے نہ روکا جائے (ملقط) اسی طرح ہدیۃ المهدی میں بھی ہے۔

(۲) دعا کا معنی بلانا۔ وادعوا شهداء کم من دون الله۔ ترجمہ ”اپنے معبودوں کو بلا وجوه اللہ کے سوا ہوں۔“

(۳) دعا کا معنی مانگنا۔ هنالک دعا ز کریبارہ، ”حضرت زکریا علیہ السلام نے وہاں اپنے رب سے مانگا۔“

(۴) دعا کا معنی آرزو کرنا۔ ولکم فیها ماتشتهی انفسکم ولکم فیها ماتندعون، ”جنت میں تمہارے واسطے وہ ہے جو تم چاہو گے اور اس میں وہ ہر چیز ہو گی جو کہ تم طلب کرو گے۔“

(۵) دعا کا معنی شرک و کفر کرنا: ان المساجد لله فلا تدعوا مع الله احداً۔ ” بلاشبہ مساجد اللہ کے لیے ہیں پس اللہ کے ساتھ کسی اور کی عبادت کرتے ہوئے شرک و کفر نہ ہو۔“

## نداقریب و بعید کی بحث و تفہیم

بعض حضرات اس پر اڑ جاتے ہیں کہ ندا بعید کو ہی کی جاسکتی ہے۔ بعض یہ کہتے ہیں کہ یہ قریب کے لیے ہے بعید کے لیے نہیں، اور کوئی کہتا ہے کہ ندا قریب و بعید ہر دو کے لیے ہے۔ لہذا ایک مخصوص انداز پر روشنی ڈالی جاتی ہے جس سے مذکورۃ الصدر مطالب کی مزید وضاحت بھی ہو جائے گی۔

(۱) دعا اور ندا کا لغت میں ایک ہی معنی ہے یعنی پکارنا۔ فرق صرف اتنا ہے کہ ندا اس پکارنے کو کہتے ہیں جس سے دوسرے کو سانا مقصود ہوتا ہے اور دعا صرف پکارنے کو کہتے ہیں کوئی نہ یانہ نہ مگر اصطلاحی اور شعری طور پر دعا کا معنی عبادت ہے لہذا معنی اول کی رو سے ندا و دعا اللہ تعالیٰ کے علاوہ مخلوق کو بھی کی جاسکتی ہے۔

ہدیۃ المهدی ص ۲۳ پر ہے۔ الدعا الشرعی عبادة کاصلوۃ فلا یجوز من غیر اللہ و هي المراد فی الایات الّتی ورد فیها لفظ الدعاء اما الدعا اللغوی بمعنى النداء فیجوز لغير الله تعالى مطلقاً سواء كان حيأ او ميتاً۔ ترجمہ ” دعا شرعاً عبادت کے معنی میں ہے نماز کی طرح لہذا غیر اللہ کے لیے جائز نہیں اور جن آیات میں دعا وارد ہے وہاں بمعنی عبادت ہے اور دعا بمعنی لغوی وہ ندا کے معنی میں ہے جو غیر اللہ کے لیے جائز ہے۔ عام ازیں زندہ ہو یا مردہ۔

(۲) یہ کہ ندا قریب اور بعید ہر دو کے لیے جائز ہے۔ حیات میں ہو یا ممات میں ذی شعور ہو یا غیر شعور موجود ہو یا متحل ہر ایک کے لیے جائز ہے نحو میر میں ہے دیا عام است یعنی برائے دور و نزدیک مستعمل شود یعنی یا قریب و بعید دونوں کے لیے

ہے۔ علامہ جاراللہ زمھری گفتہ کو یا نیز برائے دور است و ایں قول مرجوع است  
چہ شائع است یا رب یا اللہ و نیز ظاہر است کہ خداوند کریم اقرب است از شہرگ  
گرد نکہ ما یہ حیات است۔ ترجمہ ”کہ یا دور کے لیے ہے لیکن یہ قول ضعیف ہے  
کیونکہ مشہور ہے کہ یا رب یا اللہ کہا جاتا ہے اور خداوند کریم شاہ رگ سے بھی  
قريب ہے جو کہ معیار حیات ہے۔

تفسیر بیضاوی میں ہے ص ۳۹ ویاوضع لنداء البعید وقد ینادی به القرب  
تنزیلا منزلة البعید اما لعظمته کقول الداعی یا رب یا الله و هو اقرب اليه من  
حبل الورید الخ اور یا بعيد کے لیے ہے اور کبھی قرب میں بھی استعمال کیا جاتا ہے۔  
بنابر عظمت جیسے داعی یہ کہتا ہے یا رب یا اللہ اگر بعيد ہی کے لیے ہو تو اللہ تو شہرگ سے بھی  
قرب ہے۔

ہدایہ الخو میں ہے ویاہما اور یا قرب و بعيد ہر دو کے لیے ہے شرحی جامی میں ہے  
یا اعمهما استعمالا لانها تستعمل لنداء القرب و البعید یا دونوں سے عام ہے کیونکہ  
یہ قرب و بعيد ہر دو کے لیے استعمال ہوتا ہے اور اسی طرح عکملہ میں ہے۔

ہدایۃ المهدی ص ۲۲ پر ہے۔ (ترجمہ) کہ اس سے واضح ہوا کہ عام لوگ جو یوں  
کہتے ہیں یا رسول اللہ یا غوث، یا علی وغیرہ چونکہ مغض ندا ہے لہذا جائز ہے اسی طرح جو تکمیلی بدر  
پر آپ نے یا فلاں بن فلاں اور حدیث عثمان رضی اللہ تعالیٰ عنہ بن حیف میں جو یا محمد ﷺ  
الخ آیا ہے سب جائز ہے۔ اسی میں ص ۲۳-۲۵ پر ہے (ترجمہ) اگر کوئی یہ گمان کرے کہ حضور  
علیہ السلام کا ساع یا علی یا اولیاء کا ساع عموم الناس کے ساع سے اس قدر زاید ہے کہ باقی  
اقطوار ارض کو شامل ہے تو یہ شرک نہیں کیونکہ اللہ نے بعض ملائکہ کرام کو بلکہ بعض حیوانات کو اس  
حد تک ساعت و بصارت عطا کی ہے کہ وہ عموم الناس کی ساعت اور بصارت سے بہت زیادہ  
ہے اور دیلمی نے مسند الفردوس اور ابو یعلی نے مرفوعاً بیان کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ایک فرشتہ  
حضور ﷺ کی قبر پر مقرر کر رکھا ہے کہ جب کبھی میری امت سے کوئی مجھ پر درود پڑھتا ہے تو وہ

فرمودہ ہے یا محمد فداں بن فداں نے آپ پر دوڑا پڑھا ہے اور علی اور نبی رئیس نے اپنی چار بخ میں مرفوعہ ایمان کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ایک فرشتے کو دنیا بھر کی آواز دل کو سننے کے لیے بھے کاں دیے ہیں۔ ہبہت ہوا کہ خدا قریب و جمیل کے عدو و دشیت و محنت جیسے بکھر جیونات وغیرہ میں یہ خدا دینے سمجھ دوست ہے۔ قرآن مجید میں ہے با جمال اوسی۔ با اسماء الفعلی۔ با اذن حنفی۔ با حسرۃ علی العباد۔ با ایضاً النعمان۔ با ایضاً الموصل حدیث میں ہے با محمد اُنی توجہ الخ بِعْبَادَةِ عَصْوَانِی۔ یا محمد اہ۔ یا عمرہ یا حجر۔ ہبہت ہوا کہ جسدات اور متحملہ و متصور امور کو اور بیعت صیبت مغربان اُنی وغیرہ کو زندہ ہوں یا فوت شدہ دوسرے ہوں۔ قریب صیبت برائی ہو یا چھوٹی دن ہو یا رات اور وہ ذمی شعور ہو یا غیر ذمی شعور ابتدائے جنس ہوں یا غیر خدا دینے پکارنا جائز اور صحیح ہے۔

(۲) غیر اللہ کو پکارنا خدا دینا اس کی کتنی صورتیں ہیں۔ (۱) یہ کہ غیر اللہ کو کے باشد مخبر ہوں اُنی سمجھو کر اور یہ کہ ان کو اللہ نے عالم اسہاب میں از قبیلہ اسہاب ہے ہے (۲) یہ کہ وہ غیر اللہ مستغل بالذات ہیں۔ کہ اپنی ذاتی قوت سے حاجت روائی کرتے ہیں۔ (۳) یہ کہ وہ غیر اللہ مستغل بالذات تو نہیں لیکن ان کو اللہ تعالیٰ کی استخلافت میں داخل اور شرکت ہے کہ دنیوں قوتوں کے مجموعہ سے سائل کی مراد پوری ہوئی ہے (۴) یہ کہ وہ غیر اللہ مستغل بالذات تو نہیں لیکن اس کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے مستغل طور پر قوت تعارف و ایجاد تسلیم و تخلیق کر دی کی ہو کہ وہ اس تقویضی قوت سے جو چاہے کرے اللہ تعالیٰ کی قوت کو اس میں کوئی داخل نہیں گویا اللہ تعالیٰ کا نظم عالم کے وجود و بقا سے کوئی تعلق نہیں صرف غیر اللہ ہی کی تقویضی قوت اور اس کے اختیار سے سلسلہ کائنات قائم و دائم ہے۔ یہ چراحتمال ہیں جن سے بعض صحیح اور بعض غیر صحیح اور ناجائز ہیں۔ مثلاً دوسرا اور تیسرا حتمال تو صریح کفر و کفر ہے۔ کوئی ایماندار اور فطرت سے کاملاً اس کا معتقد نہیں ہو سکتا اور عقولاً یہ اعتقاد باطل ہے۔ اسی طرح چوتھا خیال بھی باطل اور غیر صحیح ہے کہ اس صورت میں اللہ تعالیٰ کا خطل لازم اور بیکار ہونا لازمی آتا ہے جو کہ خط ہے کیونکہ صریح قرآن کے خلاف ہے۔ قرآن میں ہے۔ کل اخذت اصل پہا

من يَكْلُؤُكُمْ بِاللَّيلِ وَالنَّهَارِ. بِيَدِهِ مُلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ. تِلْكَ الْأَيَامُ نَدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ. تَرْجِمَهُ ”ہر ایک اسی کے قبضہ میں ہے۔ دن رات تمہاری حفاظت کرتا ہے۔ ہر چیز کی حکومت اس کے ہاتھ میں ہے اور زمانہ میں انقلاب پیدا کرنا ہمارا کام ہے۔ الغرض اللہ تعالیٰ کے ارادے کے بغیر کائنات کا ایک ذرہ بھی حرکت نہیں کر سکتا اور یہ عالم بحیثیت ممکن ہونے کے اپنے وجود و بقا میں ہر آن اللہ تعالیٰ کی طرف محتاج ہے نیز اس وجہ سے بھی کہ نظام عالم نفس الامر اور واقع میں اللہ تعالیٰ کی قدرت کاملہ سے چل رہا ہے۔ اب اگر غیر اللہ بھی مستقل طور پر گوتفویضی قوت سے ہی کہی عالم میں متصرف مان لیں تو تعارض و اختلاف رونما ہو کر یا تو دونوں میں سے ایک کا تصرف باطل ہو جائے گا یا نظام عالم کا وجود و بقا خطرہ میں پڑ جائے گا۔“

اور درحقیقت یہ اعتقاد ہندو چین و یونان وغیرہ کے کافروں کا بلکہ اسلامی فرقوں سے معزلہ کے بعض افراد کا ہے جیسا کہ ہدایۃ المہدی ص ۱۳ حاشیہ پر مذکور ہے۔ قال امامنا جعفر بن محمد علیہ و علی اللہ السلام لا جبر ولا تفویض ولكن امرین امرین هذا رد على المعتزلة حيث شهروا انفسهم بانكار لكن عظيم من الدين وهو كون الحوادث بقدرة الله تعالى و قضايه و زعموا ان العبد قبل ان يقع منه الفعل مستطيع تام يعني لا بتوقف فعله على تجدد فعل من افعاله تعالى و هذا يعني التفویض يعني ان الله فرض اليهم افعالهم فمن لهم هذا المعنى لمخلوق من مخلوقات الله تعالى فقد ضل و اضل و مشرکوا الہند البراهمة .

مشرکوا اليونان والصين كانوا يزعمون الله في روح وريحان وراحة ونوم وقد نوض الامور الى برهما ويشن وشانتي ومهادي و غيرهم فهم يعملون كيف يشاؤن ولذا لك جعلوهم الہة و عبدوهم بانواع العمادات التي لا تليق الا بحضرۃ الالوہة خابوا وخسروا وضلوا واضلوا .

ترجمہ: ”اور ہمارے امام جعفر بن محمد علیہ السلام نے فرمایا کہ نہ جبر ہے اور نہ ہی تفویض بلکہ

معاملہ ان کے بین بین ہے اور یہ معتزلہ پر رد ہے کہ انہوں نے اپنی تشبیہ کا ذریعہ دین کے ایک عظیم ترین رکن کا انکار بنارکھا ہے اور وہ یہ کہ اہل اسلام کے ہاں یہ مسلم ہے کہ جملہ حوادثات عالم اللہ تعالیٰ کی قدرت اور قضاۓ معرض وجود میں آئے ہیں مگر معتزلہ اس کے منکر ہیں اور یہ اعتقاد رکھتے ہیں کہ بندہ اپنے فعل پر کرنے سے قبل قدرت کامل کامک ہے اب اس فعل کی ایجاد میں قدرت الہی کی قطعاً ضرورت نہیں۔ گویا یہ فعل صرف بندے کی قدرت کا تاثر متصور ہوگا۔ اور تفویض قدرت کا یہی مطلب ہے یعنی اللہ تعالیٰ سے بندوں کو اپنے افعال کرنے کی قدرت تفویض و تسلیم کر دی ہے (کہ اللہ کی قدرت کو اس میں کوئی دخل نہیں) پس جس شخص نے کسی مخلوق کے لیے یہ تفویضی معنی سمجھ لیا کہ بندہ اپنی تفویضی قدرت سے اپنا فعل کرتا ہے تو وہ نفس خود گمراہ ہوا اور دوسروں کو گمراہ کرے گا اور ہند کے مشرکین برآحمد جن کو برہمن کہتے ہیں اور یوتان اور چین کے مشرکین یہ اعتقاد رکھتے تھے کہ اللہ سبحانہ و تعالیٰ بڑی راحت و آرام اور چین و چین میں خوش و خرم ہے (اور کوئی کام نہیں کرتا بلکہ) کائنات عالم کے تمام کاروبار کا سلسلہ برہما، بشن، شانتی۔ مہادیو وغیرہ کو پرداز کر دیا ہے کہ تم جو چاہو کرو پس وہ جو چاہتے ہیں اور جیسا چاہتے ہیں عالم کائنات میں کرتے ہیں اور اسی واسطے برہما وغیرہ کو انہوں نے اپنا خدا بنا رکھا تھا اور ایسی صورتوں میں ان کی عبادت کرتے تھے جو کہ صرف خداوند کریم خالق کائنات کا ہی حق ہے اور اسی کو سزاوار ہے پس وہ انتہائی خسارہ اور گھانے میں پڑے خود بھی گمراہ ہوئے اور دوسروں کو بھی گمراہ کر دیا العیاض باللہ ثم العیاذ باللہ۔



## ان عبارات سے کیا ثابت ہوا

(۱) یا قریب و بعيد ہر دو کے لئے آتا ہے (۲) ندا ہر شخص ہر چیز کو زندہ ہو یا مردہ موجود ہو یا متحیل وغیرہ سب جائز ہے (۳) ندا بمعنی عبادت غیر اللہ کو ناجائز ہے۔ (۴) غیر اللہ کو کسی امر میں مستقل سمجھنا ذاتی قدرت سے یا تقویضی قوت سے حرام کفرو شرک ہے۔ (۵) تقویضی قوت کا اعتقاد پہلے ہند یونان چین کے مشرکین کا تھا۔ (۶) بعد میں معتزلہ نے بھی تقویضی قوت کا اعتقاد کر لیا اور گمراہ ہوئے۔ (۷) تقویت الایمان میں جو یہ ذکر کیا گیا ہے کہ چاہے وہ اپنی قوت سے ہو یا خدا کی دی ہوئی قوت سے ہو ہر طرح سے شرک لازم آتا ہے۔ وہ مشرکین ہند، یونان، چین اور معتزلہ کے اعتقاد سے کیا گیا۔ گویا تقویت الایمان کا مأخذ معتزلہ کا نہ ہب ہے۔ جیسا کہ معتزلہ کے اعتقاد کا اصل مشرکین یونان وغیرہ کا اعتقاد ہے۔ (۸) ندا استمداد وغیرہ کا رد معتزلہ کے نہ ہب کی روشنی میں کیا گیا ہے جیسا کہ اور امور مثلاً خلف و عید امکان کذب وغیرہ میں معتزلہ سے استناد کیا گیا ہے حالانکہ نہ ہب معتزلہ کا بذات خود باطل ہے اور پھر طرہ یہ کہ کسی مسلمان کا عقیدہ ایسے مسائل میں تقویضی قوت نہیں ہے۔ از برداشتی بنا فاسد علی الفاسد کے طور پر مسلمانوں پر تقویضی قوت کی نوعیت کو تھوپ دیا گیا ہے ظاہر ہے کہ اس قسم کے مسائل میں غیر اللہ کی طرف نسبت محض سبب ہونے کے لحاظ سے اور مجازی طور پر۔ (۹) تقویت الایمان میں معتزلہ کے عقائد کی بنا پر تردید کرنے سے پتہ چلتا ہے کہ صاحب تقویت الایمان اور اس کے پیروکاروں کا عقیدہ اہلسنت کا عقیدہ نہیں بلکہ معتزلہ کا عقیدہ ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ لوگ گو عملاً حنفی کہلاتے ہیں مگر عقیدہ سنی حنفی نہیں ہے بلکہ وہابی معتزلی۔ (۱۰) تقویت الایمان میں بہتان تراشی اور خلاف واقع حالات سے کام لیا گیا

---

۱۔ کیونکہ بندہ ممکن ہے اور ممکن ہر آن میں اپنے مرتبہ ذات میں غیر کامتحاج ہے اسی طرح اہل سنت کے نزدیک بندہ اپنے افعال میں گو کا سب تسیم کیا گیا ہے لیکن فاعل اللہ تعالیٰ ہی ہے جب بندہ کوئی فعل کرنے لگتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کو پیدا کرتا ہے ثابت ہوا کہ بندے کے فعل میں اللہ تعالیٰ کی قدرت کو دخل ہے اور تقویض میں یہ بات نہیں ہوتی۔ فلا تعطل

ہے۔ (۱۱) تقویت الایمان کو باوجود ایسے ناجائز اور غلوآ میز اور بہتان صریح پر مشتمل ہونے کے پھر بھی دیوبندی حضرات اس تقویت کی تعریف میں ہمہ تن رطب اللسان ہیں اور اس کو ماننا پڑھنا پڑھانا عین اسلام اور محض ایمان بتلاتے ہیں اور اس کو نہ ماننے والوں کو گمراہ اللہ سبحانہ رحم کرے۔ اور ہمیں صراط مستقیم پر چلنے کی توفیق عطا فرمائے۔ (آمین ثم آمین)

### وسیله کی نوعیت

ناظرین! قضا حاجات میں کسی وسیلہ کو اختیار کرنا گویہ ثابت ہو چکا ہے مگر یہ نہیں معلوم ہوا کہ اس وسیلہ کی نوعیت کیا ہے کیونکہ وسیلہ اور واسطہ کا ایک ہی معنی ہے اور واسطہ کی کئی قسمیں ہیں۔ نہ معلوم کہ یہاں پر کونسا واسطہ مراد ہے لہذا ضروری ہے کہ واسطہ کی مختصری تشریع اور اس کی تعیین کردی جائے؟

عرف میں واسطہ یہ ہے کہ ایک امر کو دو چیزوں کے درمیان اعتبار کیا جائے جس کو عموماً ہر آدمی جانتا ہے۔ مگر علمی اصطلاح میں اس کی تین قسمیں ہیں واسطہ فی الثبوت اور یہ دو قسم ہے۔ قسم اول یہ ہے کہ واسطہ اور ذو واسطہ ہر دو حکم کے ساتھ حقیقت متصف ہوں جیسا کہ ہاتھ کے واسطے سے کنجی کی حرکت اس میں ہاتھ واسطہ اور کنجی ذو واسطہ ہے اور حرکت حکم ہے جس کے ساتھ ہاتھ اور کنجی ہر دو حقیقی طور پر متصف ہیں کیونکہ ہاتھ اور کنجی دونوں میں اختلاف وضع و نسبت ماحول میں تبدیلی واقع ہوئی ہے اور یہی حرکت کی حقیقت ہے اور قسم دوم یہ ہے کہ واسطہ اس میں سفیر محض ہوتا ہے اور اس کے لیے حکم ثابت نہیں ہوتا جیسا کہ رنگریز کے واسطے سے کپڑے کا رنگ کہ رنگریز کپڑے اور رنگ میں واسطہ ہے مگر رنگ صرف کپڑے میں ہے رنگریز میں نہیں کیونکہ رنگریز حیوان ناطق ہے اگر اس کو رنگ چڑھے تو دنیا بھر کے حیوان ناطق ورنگ چڑھے گا کہ کلی کا حکم اس کے سب افراد میں جائے گا اور واسطہ فی العروض یہ ہوتا ہے کہ اس میں حکم کے ساتھ واسطہ حقیقت متصف ہوتا ہے اور ذو واسطہ صرف مجازی طور پر جیسا کہ گازی میں حرکت کرنے والا اس میں حرکت حکم ہے جو کہ واسطہ یعنی گاڑی میں حقیقتہ پائی

جاتی ہے اور حرکت کرنے والے مسافر میں یہ حرکت صرف مجازی طور پر ہے یعنی گاڑی میں بیٹھا ہے اور گاڑی متحرک ہے لہذا اس کی حرکت کو مجازی طور پر مسافر کی طرف منسوب کر دیا گیا اور حقیقت میں وہ متحرک نہیں ہے کیونکہ یہ ایک جگہ بیٹھا ہوا ہے جس میں اس کا ماحول بالکل نہیں بدلا۔ اور واسطہ فی الا ثبات یہ ہوتا ہے کہ دو جملوں میں جو ایک چیز مکرر واقع ہو اس کے ذریعہ ایک حکم (یعنی اکبر) کو دوسرے چیز (یعنی اصغر) کے لیے ثابت کیا جائے یہ چیز مکرر حد او سط اور واسطہ کہلاتی ہے اس کے ذریعہ حکم دوسری چیز کے لیے ثابت ہو جاتا ہے مگر اس کے لیے حکم ثابت نہیں بلکہ اثبات حکم کے بعد یہ خود درمیان سے ساقط ہو جاتی ہے جیسے العالم متغیر ایک جملہ ہے وکل متغیر حادث دوسرا جملہ ہے ان میں لفظ متغیر مکرر ہے یہ حد او سط اور واسطہ ہے کہ اس کے واسطہ سے حادث کو عالم کے لیے ثابت کیا گیا ہے وسیلہ کی ہر سہ اقسام کے واضح ہونے کے بعد ایک اور چیز بھی ذہن نشین کر لینے کی از بس ضرورت ہے اور وہ وجود نسبت و اسناد ہے۔

### نسبت و اسناد کی نوعیت اتصف

نسبت و اسناد یہ ہے کہ ایک چیز کو دوسری چیز کی طرف منسوب کیا جائے اور یہ اسناد حقیقی ہوتی ہے اور کبھی مجازی حقیقی یہ ہے کہ منداہیہ اور چیز حقیقتہ متصف ہو اور مجازی یہ ہے کہ وہ حقیقتہ متصف نہ ہو بلکہ مجازاً جیسے کہا جائے زید قائم تو قیام کے ساتھ زید حقیقتہ متصف ہے اور یہ اسکی ذاتی اور اپنی وصف ہے اور کہا جائے جالس السفیہ متحرک۔ اس میں تحرک کشتی میں بیٹھنے والے کی حقیقی وصف نہیں ہے بلکہ یہ وصف کشتی کی ہے مجازی طور پر بیٹھنے کی وجہ سے جالس کی وصف ہو گئی ہے یا کہیں نہر جاری ہے تو اس میں نہر کو جاری کہنا مجازی طور پر ہے۔ حقیقت میں پانی کی وصف ہے کہ پانی جاری ہے نہ کہ نہر ہاں نہر میں پانی جاری ہونے کی وجہ سے نہر کو بھی مجازاً جاری کہہ دیا گیا۔ یا کہیں اللہ علیم زید علیم پہلی مثال میں علم اللہ تعالیٰ کی حقیقی صفت ہے کہ علم اللہ تعالیٰ کی ذات میں متحقق و ثابت ہے اور یہ اسکی وصف ذاتی ہے کسی سے مانگی ہوئی نہیں

اور نہ ہی مجازی ہے کہ اللہ تعالیٰ میں وصف علم نہ ہو (معاوز اللہ) اور کسی کے علم کو اللہ کی طرف منسوب کر دیا ہو اور اتصاف حقیقی کا مطلب بھی یہی ہے کہ وصف اپنی ہو مانگی ہوئی نہ ہو اور اتصاف مجازی کا مطلب یہ ہے کہ یہ وصف اس میں اپنی نہیں ہے بلکہ کسی کی وصف مجازاً ادھر منسوب کر دی گئی ہے اور اتصاف کا معنی ایجاد نہیں ہے کہ حقیقت متصف ہونے کا معنی کیا جائے وہ اس کو پیدا کرنے والا ہے جیسے زید قام یا زید قائم کہ اس میں زید قیام کے ساتھ حقیقت یعنی یہ وصف اس میں خود موجود ہے مانگی ہوئی نہیں یہ معنی نہیں کہ زید اس کے ساتھ حقیقت میں متصف ہے یعنی زید نے وصف قیام کو پیدا کیا ہے۔

اسی طرح اتصاف ذاتی یہ ہے کہ یہ وصف اسکی ذاتی ہے اپنی ہے از خود ہے کسی اور شے سے حاصل کی ہوئی نہیں جیسا اللہ علیم کہ اللہ تعالیٰ کا علم اپنا ذاتی ہے از خود ہے کسی سے مستفاد نہیں اور اتصاف غیر ذاتی یہ ہے کہ یہ وصف گواں میں حقیقت ثابت و تحقق ہے مجازی طور پر کسی کی وصف کو ادھر منسوب نہیں کیا گیا لیکن یہ وصف اس کی ذاتی اور از خود نہیں بلکہ کسی سے مستفاد و مستعار ہے جیسا زید علیم کہ اس میں وصف علم کے ساتھ گو زید حقیقت متصف ہے اور علم اس میں ثابت ہو تحقق ہے لیکن یہ اپنی ذاتی اور از خود نہیں ہے بلکہ کسی سے مانگی ہوئی اور اس کو حقیقی عطائی بھی کہہ دیتے ہیں۔ حقیقی اس لیے کہ یہ وصف اس میں حقیقت موجود ہے اور عطائی اس وجہ سے کہ یہ غیر کی عطا ہے۔ اس سے ثابت ہو گیا کہ حقیقی کا معنی ذاتی اور از خود لینا یا حقیقی عطائی کو مستقل و ذاتی سمجھنا یا اس کو موہم شرک خیال کرنا درست نہیں ورنہ انسان وغیرہ پر بصیر، علم، روُف، رحیم، حکیم، سمیع وغیرہ کا اطلاق درست نہیں رہے گا حالانکہ یہ شرعاً جائز ہے کیونکہ بصیر علیم وغیرہ کا غیر اللہ پر اطلاق و حکم محض اس وجہ سے ہے کہ ان میں یہ اوصاف ثابت ہیں اور حقیقت لیکن ذاتی اور از خود نہیں بلکہ بھطا الہی ہیں اور یہ اطلاق محض اشتراک اسکی کے طور پر ہے۔ مثلاً اللہ تعالیٰ بھی موجود ہے اور حقیقت موجود ہے اور ہم بھی حقیقت موجود ہیں۔ لیکن ہر دو اطلاق میں فرق ہے اللہ تعالیٰ اپنے حقیقی اور ذاتی وجود کے ساتھ موجود اور غیر اللہ عطائی وجود اور مستعار اور ظلی وجود کے ساتھ موجود۔

اسی طرح لفظ عطا سے یہ سمجھ لینا کہ عطا کے بعد عطا کننہ کے پاس وہ چیز نہیں رہتی اور جس کو عطا ہوتی ہے وہ اس وصف کا مستقل مالک ہوتا ہے اب اگر علم وغیرہ بطور عطامان لیں تو غیر اللہ کا ان اوصاف میں مستقل ہونا لازم آتا ہے جو کہ محض شرک ہے۔ قطعاً غلط ہے اور غیر صحیح۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ کی عطا کا مطلب یہ ہے کہ وہ اوصاف ان میں پیدا کر دیتا ہے نہ کہ ان سے عطا کننہ اپنے کو خالی کر دیتا ہے اور یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں ایسے متعدد الفاظ وارد ہیں جو کہ عطا کا معنی ادا کرتے ہیں اور ان کو اللہ نے اپنی طرف منسوب کیا ہے مثلاً اسدا عطا نہ عطا غیر مجدود۔ یہب لمن یشاء وغیرہ خیال معنی فرمائیے کہ اگر عطا کا معنی یہ ہو کہ معطی کے پاس عطا کے بعد یہ وصف نہیں رہتی تو معاذ اللہ کیا اللہ تعالیٰ کی ذات عطا کے بعد اس معنی اور وصف سے خالی ہو گئی۔ کیا صفات الہیہ کا انفکاک جائز ہے؟ ہرگز نہیں۔ ثابت ہوا کہ عطا کا مطلب یہ ہوا کہ یہ وصف ان میں پیدا کر دی ان کی حاجت پوری کر دی۔ اسی طرح یہ کہنا کہ عطا کے بعد دوسرے میں استقلال پیدا ہو جاتا ہے اور دوسرے میں استقلال یہ شرک ہے بھی غلط ہے کیونکہ استقلال کا معنی اگر یہ ہو کہ مستقل وہ ہوتا ہے کہ جو کہ ذاتی طور پر از خود مستقل غیر مستفاد من الغیر ہو تو واقعی یہ استقلال مستلزم معنی شرک ہے مگر مخلوقات ممکنہ کو اس معنی کر مستقل تصور کرنا خلاف واقع ہے کیونکہ اعراض کے مقابل جملہ جواہرات اور ماہیات غیر عریضہ کو مستقل کہا جاتا ہے مگر شرک نہیں اور اگر استقلال کا معنی یہ نہیں بلکہ استقلال اضافی اور نسبتی۔ تو وہ شرک کو ہرگز مستلزم نہیں۔

### اسناد مجازی اور مجاز عقلی

الفاظ کا استعمال دو طرح پر ہوتا ہے۔ ایک حقیقی کہ لفظ کو اپنے وضنی اور حقیقی معنی میں استعمال کیا جائے جیسا اسد۔ جب اس کو شیرحقیقی میں استعمال کیا جائے تو یہ حقیقت ہے اور اگر اس کو حقیقی معنی میں استعمال نہ کیا جائے جیسا کہ اسد کو بہادر نوجوان میں استعمال کیا جائے تو یہ مجاز ہے۔ ان پر ہر دو استعمالوں کو حقیقت لغوی اور مجاز لغوی کہتے ہیں۔

ای طرح اسناد بھی دو طرح پر مستعمل ہے۔ ایک حقیقی جس وقت فعل کو اپنے فاعل حقیقی اور جس سے وہ صادر ہوا اسی کی طرف منسوب کیا جائے جیسے قام زید وزید قائم دونوں میں قیام جس سے وہ صادر ہوا ہے اس کی طرف منسوب ہے اس کو حقیقت عقلی کہتے ہیں اور دوسرا مجازی کہ فعل کو اپنے فاعل حقیقی کے علاوہ کسی مناسبت کی وجہ سے کسی اور کی طرف منسوب کر دیا جائے جیسا انہر جار و صام النہار ان میں جریان کی پہلی مثال میں نہر کی طرف منسوب کیا گیا ہے حالانکہ یہ پانی کی وصف ہے اور صوم کو دوسری مثال میں نہار کی طرف منسوب کیا گیا ہے حالانکہ وہ شخص روزیدار کی وصف ہے اس کو مجاز عقلی کہتے ہیں۔

### مجاز عقلی

محاورات اور استعمالات میں گواہ حقیقی ہی اصل ہے لیکن اکثر و بیشتر اسناد و مجازی عقلی کا استعمال ہوتا ہے مثلاً واذاتیت علیهم ایاتنا زادتهم ایماناً زاد الله فی تصدیقہم. اخرجت الارض اشقالہا. ای اخرجت دفائنہا بامر الله تعالیٰ. یا هامان ابن لی صرحاً ای العملة بیناء المکان فاخرجهم مما کانا ای وسوس اليہما لنهارہ صائم ای هو فی نهارہ اس سب میں فعل اپنے فاعل حقیقی اور جس سے وہ صادر ہوا اسکی طرف منسوب نہیں ہوا بلکہ غیر کی طرف لہذا یہ اسناد بطور مجاز عقلی ہے مگر اصل چونکہ اسناد بطریق حقیقت ہی ہونی چاہئے پھر اگر بطور مجاز استعمال کریں گے تو لازم ہے کہ غیر حقیقی اور مجازی معنی لینے کے لیے کلام میں کوئی علامت یا حال و مقامی قرینہ سیاق و سبق کا انداز ہونا چاہئے جس سے صاف صاف ثابت ہو کہ متكلّم نے اپنے اس کلام میں مجازی معنی مراد رکھا ہے اور فاعل حقیقی اور فاعل مجازی کی اصل فعل میں کسی نوعیت کی ملابس و مشابہت ہونی لازمی ہے۔ مثال اول میں زادت کا فاعل حقیقی اللہ ہے اور فاعل مجازی آیات ہیں اور ملابست یوں کہ زادت کا ہیئت فاعل اللہ ہے اور آیات اس کے ساتھ قائم ہیں کہ اسکی وصف ہیں اور فاعل مجازی آیات ہیں اور یہ زیادتی کا سبب اور ذریعہ ہیں۔ دوسری مثال میں فاعل حقیقی اللہ ہے

اور مجازی زمین ہے۔ اخراج اللہ کا حقیقی فعل ہے اور اس کے ساتھ قائم ہے۔ اور زمین فاعل مجازی جو کہ اخراج کے لیے ظرف ہے اور جیسے جری انہر جری کا فاعل حقیقی پانی ہے اور فاعل مجازی نہر ہے اور مشابہت یوں کہ پانی فعل کا فاعل اور نہر فعل کے لیے ظرف ہے اور قرینہ مجازی اسناد پر یوں سمجھے کہ مومن یوں کہے ابنت الربيع البقل ربیع نے انگوری اگادی شفی الطبیب المریض طبیب نے مریض کوشقادی اشاب الصیراز مان زمانہ نے بچے کو بوڑھا کر دیا۔ ان مثالوں میں قائل چونکہ مومن ہے لہذا سب مثالوں میں اسناد مجازی ہے کیونکہ ایمان دار اللہ کے سوا کسی کوشافی اور اگانے والا اور بوڑھا کرنے والا نہیں سمجھتا۔

ای طرح یہ خیال بھی باطل ہوا کہ عطا میں استقلال آ جاتا ہے تو گویا اللہ نے عطا کے بعد اس کو مستقل قوت کا مالک بنادیا ہے کہ اب اس میں اللہ کی قوت کا کوئی دخل نہیں۔ وہ اپنی عطا شدہ مستقل قوت کے ساتھ سب کاموں کو سرانجام دیتے ہیں۔ اب اللہ کی قوت و قدرت کا اس میں کوئی دخل نہیں اور یہ شرک جلی ہے۔ کیونکہ اول تو تفویضی قوت کہ اللہ تعالیٰ کی قوت کو اس میں کچھ دخل نہ رہے یہ مشرکین ہندو وغیرہ کا اعتقاد ہے کسی مسلمان کا یہ عقیدہ نہیں۔ مسلمانوں کا یہ اعتقاد بتانا بہتان عظیم ہے جیسا کہ پہلے اسکی تفصیل گزر چکی ہے۔ دوم اس کے یہ نصوص صریحہ کے خلاف ہے۔ کل یوم ہو فی شان۔ قل من يکلوكم بالليل والنهار وغیرہ آیات سے صریح طور پر اسکا ہر وقت میں اور ہر لمحہ میں فعال اور کرنے والا ہونا معلوم ہوتا ہے۔ سوم اس وجہ سے کہ بندہ کے جملہ افعال میں کسب گو بندے کا ہے لیکن خلق تو اللہ کا فعل ہے۔ بندہ کا ہر فعل اسکا مخلوق ہے قرآن میں صاف فرمایا خلقکم وما تعملون۔ توجہ ہر فعل کا خالق وہی ہوا تو یہ کیسے ہوا کہ اس کی قوت کا بصورت استقلال دخل، ہی نہیں۔ چہارم اس طور پر کہ بندہ مرتبہ ذات میں محض عدم ہے۔ نہ اس کا وجود ضروری نہ عدم تو اس کا اور اس کی قوت کے مستقل ہونے کا کیا مطلب؟

## غیر اللہ کے توسل اور واسطہ کی نوعیت

ناظرین حضرات! مذکورہ الصریح چند ضروری اور معیاری امور کے جان لینے کے بعد غالبًا یہ معلوم کر لینا آسان ہو جائے گا کہ بعض مشکلات کے ازالہ میں بزرگان دین کا واسطہ اور توسل کیسے جائز ہوا؟ اور یہ واسطہ کیا ہے۔ مثلاً زید کہتا ہے کہ اے اللہ اپنے پیارے محبوب کے واسطہ سے مجھے اولاد عطا فرم۔ یہاں زید نے اللہ سے مانگا ہے لیکن واسطہ درمیان ذکر کر دیا ہے کہ بواسطہ اپنے پیارے محبوب ﷺ کے عطا فرم۔ یہ صورت جائز ہے اور عقلی طور پر بھی اس میں کوئی قباحت نہیں۔ تفصیل اور توضیح ملاحظہ ہو کہ زید کے اس کلام میں محبوب ﷺ واسطہ ہیں اور اللہ تعالیٰ ذہ واسطہ ہے اور التجاء اعطاء اولاد ہے اور واسطہ فی الثبوت قسم اول ہے اور اس میں چونکہ واسطہ اور ذہ واسطہ ہر دو حقیقت متصف ہوتے ہیں۔ یہاں پر یونہی ہے کہ عطا میں دونوں شریک ہیں اور حقیقت متصف ہیں نہ مجاز۔ ہاں عطا کی حقیقت دونوں میں الگ الگ ہے۔ اللہ تعالیٰ کی عطا کے اس نے پیدا کیا اور حضور علیہ السلام کی اعطاؤ کے آپ نے کسب کیا دعا مانگی۔ سفارش کی۔ پیدا کرنا اللہ تعالیٰ حقیقی فعل ہے اور کسب دعا حضور علیہ السلام کا حقیقی فعل ہے اور اس میں کچھ حرج بھی نہیں کیونکہ وصف مشترکہ میں نوعی اختلاف ہو جاتا ہے مثلاً موجود اللہ اور مخلوق دونوں پر صادق آتا ہے مگر اللہ تعالیٰ میں وجود قدیم مبدأ اثمار مؤثر وغیرہ ہونے کی حیثیت سے ہے اور مخلوق میں حادث ظلی طور پر صادق آتا ہے۔ ایسے ہی سمعی و بصیر، رؤوف و رحیم کریم وغیرہ اللہ اور مخلوق ہر دو پر حقیقت بولے جاتے ہیں۔ مگر نوعیت صدق میں دونوں مختلف ہیں۔ دینوی اور اخروی نعمتیں دونوں میں اشتراک ایسی ہے گو حقیقت الگ الگ ہے۔

یونہی کسی بزرگ کا واسطہ سمجھا جا سکتا ہے کہ اللہ سے سوال ہے اور وہ ذہ واسطہ ہے بزرگ واسطہ ہے اور قضا حاجت سوال والتجاء ہے اور یہی وجہ ہے کہ قرآن مجید میں ایسے امور کو غیر اللہ کی طرف منسوب کرنے کو جائز رکھا ہے۔ قرآن مجید میں ہے۔ وَمَا نَقْمُوا إِلَّا

اغناهم اللہ ورسولہ۔ سیرتینا اللہ من فضله ورسوله۔ واذقول للذی انع  
الله علیہ و نعمت علیہ۔ لاهب لک غلاماً زکیاً يحل لهم الطیبات۔ يُحرَم  
عَلِیْہِمُ الْخَبَائِثُ۔ الاٰیۃ کہ ان جیسی آیات کریمہ میں اغنااء، الیتام انعام پڑتے۔ تحریم و تحلیل  
وغیرہ کو غیر کی طرف بوجہ بیان کسب پھونک وغیرہ جو کہ غیر کے ساتھ حقیقتہ قائم ہے کے منسوب  
کیا ہے اور اللہ کی طرف بمعنی خلق کے منسوب ہے اور حقیقتہ ثابت ہے علی ہذا القیاس۔ دفع  
مصیبت فتح شکست، عالم کے انتظامات و گیر امور تکوینہ میں یہی طریق مجاز عقلی کو جاری کیا  
جاسکتا ہے۔ اسی طرح احکام شرعیہ فرض، واجب حلال وحرام وغیرہ میں یہی مجاز عقلی کا طریقہ  
مستعمل ہے۔ مثلاً قرآن مجید میں حضور علیہ السلام کی شان میں فرمایا۔ يحل لهم الطیبت و  
يحرِم عَلِیْہِمُ الْخَبَائِثُ و يزكِّیْہِمْ تَطْهِیرُهُمْ يُضِيعُ عَنْهُمْ وغیرہ ان آیات میں محل محرم  
مزکی مطہر وغیرہ آپ کو بتایا گیا ہے اور حقیقتہ اللہ تعالیٰ کا ہی یہ فعل ہے تو اس کی صورت صحت کا  
طریقہ یہی مجاز ہے کہ تحلیل تحریم تزکیہ اللہ کی طرف سے ہو اگر حضور علیہ السلام کے واسطے سے  
یعنی حضور علیہ السلام واسطے ہیں جن کے ساتھ تحلیل وغیرہ بصورت کسب و دعا حقیقتہ قائم ہے  
اور اللہ تعالیٰ ذ واسطہ جس کے ساتھ تحلیل وغیرہ بحیثیت تشریع و تکوین حقیقت قائم ہے اور تطہیر  
مکلف کے لیے ثابت ہوئی گویا بندہ نے زبان حال سے یہ کہا کہ اے اللہ تو ہم کو اپنے جبیب  
علیہ السلام کے واسطے سے پاک کر دے یا اس کو حلال کر دے یا مختصر یوں کہو کہ اللہ تعالیٰ محل  
ہے اور یہ وصف محلیت بوجہ خالق اور شازع ہونے کے اس میں حقیقت موجود ہے۔ اور حضور  
علیہ السلام کے واسطے سے تحلیل ہوئی اور یہ وصف تحلیل آپ کے ساتھ بوجہ بیان کرنے کے  
حقیقتہ قائم ہے گویا مکلف پر بوجہ اس کی اطاعت یا سرکشی کے اللہ تعالیٰ نے اپنے محظوظ علیہ السلام  
کے واسطے سے بعض چیزوں کو حلال اور بعض کو حرام کر دیا ہے۔

زکوٰۃ کو اللہ تعالیٰ نے حضور علیہ السلام کے واسطے سے اپنے مالدار بندوں پر فرض  
قرار دیا ہے۔ گویا مکلف پر مال کا شکریہ بصورت زکوٰۃ حضور علیہ السلام کے واسطے سے اللہ تعالیٰ  
نے ضروری اور فرض قرار دیا ہے۔ حضور علیہ السلام واسطے ہیں اور زکوٰۃ کو فرض قرار دینا آپ

کے ساتھ بوجہ مبین و مظہر ہونے کے حقیقتہ قائم ہے اور اللہ تعالیٰ کے بوجہ شارع اور خالق نعم ہونے حقیقتہ قائم ہے علی ہذا القیاس۔

یہ تفصیل اس تقدیر ہے جس وقت امور تکوینیہ میں سے کسی امر کو غیر اللہ کے واسطے سے طلب کیا جائے اور اگر کسی چیز کو غیر کے واسطے سے طلب نہ کیا جائے یا غیر اللہ کی دعا و کسب کا اس میں دخل ہی نہ ہو جیسے زمین کو آسمان کو اللہ نے پیدا کیا ہے اور اس میں کسی کی دعا و کسب کو دخل نہیں تو اس وقت مذکورہ الصرد واسطہ کا تحقق کیسے ہو گا سو اسکی صورت یہ ہے کہ اللہ نے ان کو پیدا کیا اور وصف خلق اس میں حقیقتہ تتحقق ہے اور حضور علیہ السلام کی ذات کے صدقہ اور اس کے سبب سے پیدا کیا اور وصف خلق آپ کے ساتھ بھی حقیقتہ قائم ہے گویہاں خلق بمعنی تقدیر ہو گا جیسا کہ فتیارک اللہ..... احسن الخالقین و اخلق لكم سے یہ معنی مفہوم ہو رہا ہے اور یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ اکثر و بیشتر یہی ہے کہ آپ واسطہ فی الثبوت قسم اول ہیں لیکن بعض جگہ واسطہ فی الثبوت قسم ہانی سفیر محض بھی ہیں اور یہ ان مقامات میں جہاں کسب و دعا کی کیفیت سے واسطہ متصور نہیں ہو سکتا کہ آپ کا کسب و دعا کرنا معلوم نہیں تو اس وقت اللہ تعالیٰ اور مخلوق میں آپ واسطہ فی الثبوت سفیر محض ہوں گے۔

**تحقيق وتعليق عبد اللہ المفتی علی اللمعات ج ۱۳۰ ص ۱۳۰ میں ہے ان قلب الشیخ**

باب مفتوح الی عالم الغیب و هو واسطة و سفیر محض بین المرید و بین الحق سبحانہ فیصل اعداد فیضہ علی قلب المرید بواسطہ ترجمہ ”پیر و مرشد کا دل اس دروازہ کی طرح ہے جو کہ عالم الغیب کے دربار کی طرف کھلا ہوا اور مرشد حق سبحانہ اور مرید کے درمیان واسطہ اور سفیر محض ہوتا ہے۔“ جس کی وجہ سے مرید کے دل پر فیضان ہوتا رہتا ہے۔ اور لمعات ص ۱۳۰ تا ص ۱۳۱ پر ہے۔

ان قلب الشیخ بمثابة باب مفتوح الی عالم الغیب و هو واسطة و سفیر محض بین المرید و بین الحق سبحانہ و تعالیٰ فیصل اعداد فیضہ علی قلب المرید بواسطہ ترجمہ ”شیخ کا دل بمنزلہ ایسے دروازہ کے ہوتا ہے جو کہ عالم غیب کی

طرف کھلا ہوا وہ شیخ مرید اور حق سبحانہ کے مابین واسطہ اور سفیر محفض ہوتا ہے۔

ثابت ہوا کہ حصول مراد میں شیخ کبھی مرید اور اللہ سبحانہ کے مابین واسطہ بصورت سفیر محفض ہوتا ہے کہ شیخ کا وجود حصول فیض کا ذریعہ اور واسطہ ہوتا ہے۔ بدؤں اس کے کہ شیخ نے مرید کے لیے کوئی کسب و دعا کی ہو۔ تو جہاں کہیں ایسی چیزیں ہوں کہ ان کے لیے آپ نہ دعا وغیرہ نہیں کی تو وہاں آپ کی ذات مقدسہ اور آپ کا وجود مبارک حصول فیض و برکات میں واسطہ بُشکل سفیر محفض ہوگا جیسا کہ حدیث شریف میں آتا ہے لولاک لما خلقت الدنیا۔ ترجمہ ”اگر آپ نے ہوتے تو دنیا نہ ہوتی۔“ اما ابو حنفیہ رضی اللہ عنہ اپنے قصیدہ نعتیہ میں فرماتے ہیں۔ انت الذی لولاک ماخلق امرء۔ کلاؤ لاخلق الوری لولاک۔ ترجمہ ”آپ وہ ہیں کہ آپ کی ذات نہ ہوتی کوئی شخص بلکہ کائنات عالم نہ پیدا ہوتی۔“ دیکھئے ارضی وسماوی کائنات کے وجود کے لیے حضور علیہ السلام کے وجود نوری کو واسطہ و ذریعہ بنایا گیا بدؤں اس کے کہ حضور علیہ السلام نے کسب و دعا وغیرہ کچھ کیا ہو بہر صورت احکام تکوییہ ہوں یا تشریعہ سب میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام واسطہ فی الثبوت ہیں۔ بعض میں واسطہ فی الثبوت بصورت قسم اول اور بعض میں واسطہ فی الثبوت بُشکل سفیر محفض و قسم ثانی۔

اسی طرح اولیاء کرام کہ جن کی ولایت عوام و خواص میں مسلم کتاب و سنت سے مستفاد اسوہ حسنہ کی مجسمہ امور تکوییہ۔ قضا حاجات۔ مشکلات و مصائب وغیرہ کے ازالہ اور دفعہ میں واسطہ فی الثبوت کی قسم اول اور قسم دوم ہر دو متصور ہو سکتے ہیں شرعی نقطہ نظر سے اس میں کوئی حرج نہیں اور نہ ہی عقلی طور پر اس پر کوئی اشکال لازم آتا ہے کیونکہ ان ہر دو واسطہ میں حقیقت میں سوال تو اللہ تعالیٰ سے ہی ہے اور وہ ہر چیز کا مالک ہے غیر کا تو صرف واسطہ ہے اور اس کا ذریعہ اور سفارش اور بس۔ اور یہی وجہ ہے کہ کتاب و سنت میں اور خواص کے کلام میں اس کا ذکر کھل کر اور واضح طور پر آتا ہے اگر کوئی نزاع ہو سکتا ہے تو یہ کہ اس توسل اور واسطہ کی نوعیت کیا ہے اور یہ واسطہ کہاں اعتبار کیا جاسکتا ہے اور کن امور میں اس کو اختیار کیا جاسکتا ہے مگر اس تفصیل و تصریح کے بعد بفضلہ تعالیٰ کسی قسم کا اشکال لازم نہیں آتا۔

## وسائل اور اسباب کی طرف اسناد

ناظرین کرام! اللہ تبارک و تعالیٰ نے سب کائنات کو پیدا فرمایا اور پھر اس کے لیے مختلف اسباب وسائل پیدا فرمائے ہیں مثلاً دیکھنے کے لیے آنکھ بولنے کے لیے زبان، سننے کے لیے کان، ازالہ مرض کے لیے ادویات بقائل کے لیے ازدواجی تعلقات، فتح و نصرت کے عزم صمیم و آلات حرب و رشی کے لیے ستارے ازالہ بھوک کے لیے استعمال غذا، حصول جنت کے لیے خاتمه بالخیر و رحمت الہی پانی عبور کرنے کے لیے کشتی، دفع ماندگی کے لیے نیند، اخروی کامل نجات کے لیے حصول رضا الہی با مراد ہونے کے لیے ادب و احترام، دشمن پر فتحیابی کے لیے منظم اتحاد و علیٰ ہذا القیاس۔ اور ان امور کو جن کو علام کائنات میں قدرت نے اسباب کے ساتھ مربوط کیا ہے۔ تکوینی امور ماتحت الاسباب کہتے ہیں۔ ان امور میں انبیاء کرام و اولیاء عظام کا واسطہ مذکورہ یعنی وسطِ فی الشیوٰت قسم اول متحقق و ثابت ہے یعنی یوں کہ بجائے اللہ تعالیٰ کا نام لینے کے یہ کہنا جائز ہے کہ آپ مجھے کامیاب کر دیں کھلادیں پلادیں میری حاجت پوری فرمادیں۔ مجھے پار اتار دیں۔ مجھے نجات دلائیں اور اس واسطہ میں عوام و خواص سب داخل ہیں اور سب دائرہ اسباب میں رہتے ہوئے اپنی عطائی قوتوں سے کام لے سکتے ہیں اور یہ جائز اور صحیح ہے کیونکہ چیزیں اور امور تکوینیہ دائرہ اسباب سے متعلق ہیں تو جب نسبت غیر اللہ کی طرف ان میں ہو گئی تو عموماً ہر خاص و عام یہی تصور کرے گا کہ غیر اللہ کی طرف نسبت مجازی طور پر بوجہ سبب ہونے کے ہے نہ حقیقی اور یہی وجہ ہے کہ یہ طریقہ عوام و خاص میں معمول و مستعمل ہے اور کسی نے اس میں نزاع نہیں کیا۔ حضرت شاہ عبدالعزیز رحمۃ اللہ علیہ تحفہ اثنا عشریہ میں فرماتے ہیں۔ حضرت امیر و ذریت طاہرہ اور تمام امت بر مثال پیراں و مرشدان میں پستہ و امور تکوینیہ را بایشان وابستہ می دانند و فاتحہ و درود و صدقات و نذر بنام بایشان راجح و معمول گرویدہ۔ چنانچہ جمع اولیاء اللہ ہمیں معاملہ است تحفہ مطبوعہ کلکتہ ۱۲۳۳ء آخر صفحہ ۳۹۶ اول ص ۳۹۷ ترجمہ "حضرت امیر علی المرتضی اور آپ کی اولاد پاک کو تمام امت

پیروں اور مرشدوں کی طرف اطاعت کرتی ہے اور امور تکویدیہ ماتحت الاسباب ہوں یا ما فوق الاسباب میں تصرف ان سے متعلق کہتے ہیں اور فاتحہ درود صدقات نذر و نیاز ان کے نام سے راجح اور معمول ہے ہو گیا ہے چنانچہ تمام اولیاء کرام کا یہی معاملہ ہے۔ اس عبارت میں خط کشیدہ الفاظ کو مکرر پڑھئے۔ جواہر خمسہ حضرت شاہ محمد غوث گوالیاری رحمۃ اللہ علیہ میں فرمایا۔

ناد علیا مظہر العجائب تجده عونالک فی النواب کل هم وغم سینجلی بولاتیک یا علی یا علی یا علی حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو پکار جو کہ مظہر عجائب ہے تمام مشکلات میں اس کو مدد کرنے کا تمام پریشانی اور دکھتمہاری ولایت کے صدقہ میں دور ہو جائے گا یا علی یا علی یا علی۔ مولانا شاہ عبدالعزیز صاحب تفسیر عزیزی میں اکابر اولیاء کا حال بعد انتقال لکھتے ہیں۔ دارباب حجات و مطالب حل مشکلات خود ازاں ہائی طلبند وے یا بند۔ ترجمہ اور حاجت مندوں اپنی مشکلات کا ان سے ازالہ چاہتے ہیں اور اس میں وہ کامیاب بھی ہو جاتے ہیں۔

قاضی شاء اللہ صاحب پانی پتی تذکرہ الموتی میں ارواح اولیاء کرام رحمۃ اللہ علیہم کے متعلق لکھتے ہیں ارواح ایشان از زمین و آسمان و بہشت ہر جا کہ خواہند میروند و دوستاں و معتقداں را درونیا آخرت مددگاری میفرمانید و دشمناں را ہلاک می سازند۔ ترجمہ اولیاء کرام کی روحیں زمین و آسمان جنت جہاں چاہیں چلی جاتی ہیں اور اپنے دوستوں کی دنیا و آخرت میں مدد فرماتی ہیں اور ان کے دشمنوں کو تباہ کرتی ہیں۔

حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ اپنے قصیدہ اطیب اللہم اور اس کے ترجمہ میں فرماتے ہیں۔ بنظر نمی آیہ مرا مگر آنحضرت ﷺ کہ جائے دست اندو گہین است در ہرشدے..... پناہ گرفتن بندگان و گریزلائی ایشان در وقت خوف ایشان روز قیامت..... نافع تریں ایشان مرد مال رانزدیک ہجوم حوادث زماں..... بہترین خلق خداوائے بہترین عطا کرنے والے بہترین کسی کہ امید و ادا شتہ شود برائے ازالہ مصیبیت..... تو پناہ دہندہ از ہجوم کردن مصیبیت۔ ترجمہ ”مجھ کو بجز حضور علیہ السلام اور کوئی چیز نظر نہیں آتی کیونکہ ہرشدت و مصیبیت زدہ کی

آپ جائے پناہ ہیں۔ قیامت میں ہر صیبت زدہ اور پریشانی کی آپ کی ذات سہارا ہے۔ زمانہ کے حوادث کے وقت سب سے زیادہ مفید بہترین خصی خدا اور بہترین بخشش کہنہ اور بہترین امیدگاہ ہر غمزدہ کے لیے۔ حقیقتی مشکلات سے پناہ دہندو۔

شرح عقائد میں ہے۔ فیظہر الکرامۃ علی طریق نقض العادۃ للوعلی من قطع المسافۃ البعید فی المدة القليلة مع بعد المسافۃ والمشی علی الماء الطیران فی الهواء و کلام الجناد والعجماء وغير ذالک من الاشباء۔ ترجمہ "ہس ولی کے لیے خرق عادت کے طور پر کرتیں ظاہر ہوتی ہیں جیسے ایک لمبی مسافت کو تھوڑی سی مدت میں طے کر لیتا اور پانی پر چلتا ہوا میں ازتا اور پھر دوں اور حیواتات سے کلام کرتا وغیرہ۔"

ان حوالجات میں خط کشیدہ عبارات سے اور اوراق گذشتہ کے مطالعہ سے جو کہ ایسے ہی مضمون سے متعلق گذرا چکے ہیں امور حکومیتی کی تعین قضا حاجات حل مشکلات و مصائب اور پناہ گاہ سہارا مفید ترین طریق عموم سفلی علوم کائنات میں سیر و سیاحت میں امداد اور بداک میں دنیا و آخرت میں صحت و مرغی میں ازالہ حوادث کے لیے نداء ایمانہ عطا وغیرہ بھی ہو گئی اور یہ بھی واضح ہو گیا کہ اس سلسلہ میں ماتحت الاسباب کی قید زاید ہے اور ایجاد بندہ لہذا درست نہیں کیونکہ تصرفات بالا میں یہ بھی آگیا ہے۔ پانی پر چلتا ہوا میں ازتا غائبانہ ندا اور مدت قلیل میں لمبی چوڑی مسافت کا طے کرتا اور جمادات حیواتات سے کلام کرتا اور ایک آن میں ایک انتہائی قلیل چیز کا لے آتا۔ بلا موسم بھل اور معمولی چیز سے ہزاروں کی کفایت وغیرہ اور یہ ایسی چیزیں ہیں جو کہ مافوق و الاسباب ہیں اور امور حکومیتی تو ثابت ہوا کہ امور حکومیتی ماتحت الاسباب کے ساتھ مخصوص نہیں۔ اور ان میں غیر اللہ کا واسطہ مذکورہ کا ثبوت بھی مستند حضرات سے ہو گیا اور صحت مریض ایسے ہی مردجہ فاتحہ شریف درود شریف اور صدقات و نذر و نیاز جمہور اسلام اور امت کی اکثریت کا معمول اور اتفاقی مسئلہ بھی۔

ای طرح حدیث میں ہے۔ یا عباد اللہ اخْبَرْنَا - حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے پاؤں پھلنے کے وقت کہا و امداد اے محمد ﷺ میری مد کیجیو۔ (غائبانہ حالت میں کہا)

حضرت اویس قرنی رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی وفات پر کہا واعمراہ۔ حدیث میں ہے ایک نابینا کو آپ نے دعا سکھلائی جس نے آنکھوں میں بینائی کا سوال کیا تھا اس میں انی توجہت بلکہ الی ربی فی حاجتی هدہ لتقضی لی اخ اس میں قضا حاجت حضور علیہ السلام کو واسطہ بنایا گیا۔

شیخ عبد الحق رحمۃ اللہ علیہ محدث دہلوی تکمیل الایمان ص ۳۲ پر لکھتے ہیں کہ مشائخ صوفیہ قدس سرہم العزیز میگویند کہ تصرف اولیاء اللہ در عالم بزرخ دائم است واستمداد ازاں ارواح مقدسہ شان ثابت و موثر۔

قاضی ثناء اللہ صاحب پانی پتی ارشاد الطالبین میں فرماتے ہیں ص ۳۶ اور بعض جن کی استعداد زیادہ ہوتی ہے وہ ارواح سے مستفید ہوتا ہے۔

حضرت مجدد الف ثانی رحمۃ اللہ علیہ سرہندی کی کتاب مبدء و معاد میں ص ۲ پر ہے کہ حضرت غوث الاعظم محی الدین شیخ عبد القادر رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی روح کی مدد سے مجھ کو تمام مقامات قرب سے گذار کر اصل الاصول تک پہنچا دیا۔ بحوالہ تقویت الایمان۔

معجزات بھی امور خارجہ اور از قبیلہ ما فوق الاسباب ہیں ان میں بھی واسطہ کا تحقق ہو سکتا ہے۔ سواس میں ذرا سی تفصیل ملاحظہ فرمائیے۔

## معجزہ کی تعریف

معجزہ یہ ہے کہ اس انسان کے ہاتھ پر جو مدعی النبوة ہوا سکی تصدیق کے لیے کسی ایسے امر کو جو کہ عادات الہمیہ کے خلاف ہو ظاہر کر دیا جائے۔ دوسرا انسان چونکہ ایسا کرنے سے عاجز ہوتا ہے لہذا اس کو معجزہ کہتے ہیں۔

## باعتبار تحقیق معجزہ کی دو قسم

ایک معجزہ وہ ہوتا ہے جس کا محسوسات میں اظہار کیا جائے اور یہ کہ علم والے اور جاہل لوگوں کو دکھلایا جاتا ہے کیونکہ ان کا ادراک و فہم محسوسات تک بند ہوتا ہے لہذا ان کو

محسات ہی میں کسی امر خارق للعادۃ کو دکھایا جاتا ہے تاکہ یہ ان کے اطمینان کا پیش خیمه ہو کرو اس طے ایمان ہو سکے۔

اور دوسرا مجزہ وہ ہوتا ہے کہ جو کہ معقولات میں ظاہر کیا جاتا ہے اور یہ عقل اور اصحاب فراست کے لیے ہوتا ہے کیونکہ ان کا ادراک محسات سے متجاوز ہو کر حقائق و معارف میں بھی راحنگ ہوتا ہے۔ لہذا انکو معقولات میں کوئی امر خارق دکھلا کر ان کے تحقق ایمان کے لیے سامان مہیا کیا جاتا ہے۔ اور یہ اس وجہ سے کہ نبی علیہ السلام کی عوام و خواص ہر دو کی طرف بعثت ہوتی ہے لہذا اس کو محسات و معقولات کے حقائق و معارف کے انتہائی مراتب پر فائز المرام کیا جاتا ہے۔

### کیا مجزہ مقدور اور اختیاری ہوتا ہے؟

اس میں اختلاف ہے کہ مجزہ میں نبی علیہ السلام کا اختیار ہوتا ہے یا نہیں اور کیا اس میں سبب کا لحاظ ہوتا ہے؟ نیراں ص ۸۰ پر ہے۔ «الْمَجْزُهُ اَمْرٌ خَارِقٌ لِّلْعَادَةِ قَصْدٌ بِإِظْهَارِ صَدْقَةٍ مِّنْ أَدْعَى نَهْ رَسُولُ اللَّهِ أَعْلَمُ بِأَدْعَى إِرَادَةِ الْحَقِّ بِسْجَنَةِ ذَاكَرٍ أَوْ ارَادَ صَاحِبَ الْمَجْزُهَ وَالْأَوَّلَ اَظْهَرَ». یعنی وہ امر خارق اسکو اللہ ظاہر کرتا ہے یا نبی پہلی بات زیادہ ظاہر ہے اس سے معلوم ہوا کہ مجزہ نبی کے ارادے سے بھی ظاہر ہو سکتا ہے۔

ماfi الاسلام مؤلفہ مولانا اصغر علی روحي پروفیسر اسلامیات لاہور۔ امر خارق للعادۃ کے اس میں ان قوانین عادی یہ جو کہ بنا بر تجربہ و مشاہدہ حاصل ہوتے ہیں میں سے کسی سبب کا اعتبار نہیں کیا جاتا اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ درحقیقت اور واقع میں مجزہ میں کوئی سبب نہیں ہوتا۔

”یہ امر مسلم ہے کہ کسی واقعہ کا ظہور بلا سبب نہیں ہوتا۔ اور یہ قاعدہ کا لوحی من السماء ہے۔“

” بلکہ امر خارق للعادۃ کی حقیقی علت مشیت الہی ہے جس سے ایسے اسباب خفیہ عمل کرنے لگتے ہیں۔ جن کو ہم عادی اسباب میں نہیں لاسکتے۔ ص ۳۳۲، ۳۳۶ ج ۱“

”..... اور بحکم خداوند کریم مجھے نبی کے مقدورات میں ہے اور منصب نبوت کو لازم گئی نفس دعوت نبوۃ کو اظہار مجھے لازم نہیں اسی وجہ سے کبھی دکھلایا گیا اور کبھی روک لیا گیا۔ اسی طرح شرح موافق ص ۲۶۶ پر ہے ان کرامات الاولیاء قد تقع باختیارهم و طلبهم هذا هو الصحيح (شرح مسلم برحاشیہ مسلم ص ۳۲۲ فتح الباری ص ۲۹۱ ج ۷ عمدۃ القاری ص ۳۱ ج ۱۶)

تہجیل الایمان ترجمہ تمام امور کائنات اسباب پر موقوف رکھے ہیں اسی کو عادت کہتے ہیں اور کبھی وہ اس عادت کو توڑ دیتا ہے اور کسی ظاہری سبب کے بغیر (نہ باطنی) ہی ایک چیز کو پیدا کرتا ہے اور یہ اللہ کا فعل ہے نہ رسول کا اور غیر اختیاری ہے۔  
ماںی الاسلام میں ہے درحقیقت توحید کا اعلیٰ کمال یہ ہے کہ جس قدر سلسلہ ہائے اسباب عالم کائنات میں نظر آتے ہیں نبی اللہ کی نظر سے انہوں جاتے اور یہی عارف کامل کی انتہا ہے۔

فتح الغیب میں مقالہ ص ۳۰ پر ہے۔ ویرد علیک التکوین فتکون کلیٹک قدرۃ۔ (بحوالہ نوربانی ص ۹)

شیخ عبد الحق محدث دہلوی اس کی شرح میں فرماتے ہیں۔ ترجمہ ”جب ولی اللہ مفارق بشریت سے خارج ہو کر میدان قدرت الہی میں فائز ہوتا ہے تو اس کو یہ مرتبہ کرامت عطا ہوتا ہے کہ اشیاء کو بغیر اسباب عادی کے اس کے ہاتھ پر ظاہر کرتے ہیں جیسا کہ سب مومنین جنت میں اسی اقتدار پر ہوں گے اور اولیاء اللہ کا ملین کہ عادات و رسوم سے گذر کر فانی ہو جاتے ہیں تو عالم دنیا میں بھی قبل از دخول جنت مظہر تجلی اسم قدری کے ہو جاتے ہیں۔

حدیث نوافل مشہور ہے کہ آپ نے فرمایا کہ نفلی عبادت کرتے کرتے بندہ میرے اتنا قریب ہو جاتا ہے کہ اب اس کا سننا میرے کان دیکھنا میری آنکھ پکڑنا میرے ہاتھ چلنے میرے پاؤں اور سمجھنا میرے دل سے ہوتا ہے۔

ان مندرجات سے کیا ثابت ہوا۔ مججزات میں اسباب کا اعتبار ایک اختلافی امر

ہے۔ (۲) توحید کامل میں سلسلہ اسباب کا خاتمہ ہو جاتا ہے اور تصرف بلا اسباب ہوتا ہے۔ (۳) اولیاء کا ملین بلا اسباب تصرف کرتے ہیں۔ (۴) ولی کامل پر وصف تکوین یعنی کسی چیز کا عدم سے وجود میں لے آتا ہے کہ کلمہ کن کہنا رد کردی جاتی ہے یعنی وہ بلا اسباب تصرف کرتا ہے۔ (۵) معجزات اور کرامات میں اسباب ظاہرہ گو نہیں ہوتے مگر اسباب خفیہ ضرور ہوتے ہیں۔ (۶) نفلی عبادت سے وہ قرب حاصل ہوتا ہے جس سے ولی کامل کے وجود واعضا سے امور خارقہ للعادہ ظاہر ہوتے ہیں۔ (۷) توحید کامل سے یہ کمال پیدا ہوتا ہے کہ تصرفات بلا اسباب کا ظہور ہونے لگتا ہے۔

### نتیجہ کیا ہوا؟

ان حوالجات مذکورہ کی روشنی میں کہا جائے گا کہ اگر معجزات و کرامات میں اسباب ظاہرہ معتبر نہیں ہوتے تو پھر واسطہ فی الثبوت سفیر مغض ہوگا اور اگر اسباب خفیہ کا اعتبار کیا جائے تو واسطہ فی الثبوت قسم اول ہوگا اور اس اعتبار پر بحث کا سوال ہی نہیں پیدا ہوگا۔

### معجزہ باعتبار طلب دو قسم پر ہے

معجزہ کی دو قسم میں ایک اقتراحیہ ہے اور وہ یہ ہے کہ نبی علیہ السلام سے اظہار معجزہ کا مطالبہ کیا جائے اور دوسرا غیر اقتراحیہ اور وہ یہ ہے کہ بغیر مطالبہ اس کا اظہار کر دیا جائے مثلاً شق قر کا معجزہ مطالبہ پر دکھلادیا گیا۔ آسان کی طرف چڑھنے اور سونے کے مکانات اور نہریں وغیرہ کا مطالبہ نہیں مانا گیا۔ شب معراج وغیرہ معجزات صرف بلا مطالبہ ہیں۔

ان حوالجات سے ثابت ہوا کہ معجزہ کے مقدور ہونے اور اس میں اسباب کے ہونے میں اختلاف ہے مگر یہ معمولی اختلاف ہے اور نزاع لفظی ہو سکتا ہے جنہوں نے اسباب کی نفی کی ہے ان کی مراد اسباب ظاہر ہوں اور جنہوں نے اسباب کو مانا ہے ان کی مراد اسباب خفیہ ہوں جو کہ تجربہ اور مشاہدہ کے دائرة سے خارج ہوں۔

## امور تشریعیہ میں واسطہ کی نوعیت

امور تشریعیہ یہ ہیں کہ کسی چیز کو فرض یا واجب یا سنت یا متحب یا مباح کر دینا۔ اللہ تبارک و تعالیٰ نے اپنے بندوں پر کسی چیز کو فرض کسی کو واجب وغیرہ قرار دے کر ان کے انفاذ و اجراء کے لیے انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کو اپنا نائب و خلیفہ مقرر فرمایا اور ان کی اطاعت اپنی اطاعت کی طرح فرض قرار دی اور احکام شرعیہ کی تعمیل بنا بر مصلحت اور اسباب و عمل ہے اور اس کو انبیاء علیہم السلام بفضلہ تعالیٰ خوب سمجھتے ہیں۔ اس وجہ سے خداوند کریم نے انکوششی احکام میں کسی طرح کی ترمیم و تنفسخ اور کسی و بیشی کرنے کی اجازت مرحمت فرمائی ہے اور عقلی طور پر بھی یہ اجازت دائرہ جواز میں مفہوم ہوتی ہے۔ کیونکہ جب یہ اس کے نبی و رسول ہیں اور ان کی اطاعت اللہ کی اطاعت ہے اور ان کا ہر شرعی اقدام بصورت وحی ہے تو اس جواز میں شک و شبہ کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ قرآن مجید اور احادیث صحیحہ میں اس اجازت کی متعدد مقامات پر تصریح موجود ہے جیسا کہ قدرے اس کا تذکرہ قبل اس کے ہو چکا ہے۔ مثلاً قرآن مجید میں آپ کو مزکی، معلم، حکیم، روف، رحیم، سمیع، بصیر، ہادی، منعم، معطی، محرم، محلل واضح مصلی، داعی، مخبر، بشیر، نذیر، منیر وغیرہ سے یاد کیا گیا ہے اور ظاہر ہے کہ مثلاً مزکی درحقیقت تو اللہ ہی کی وصف ہے۔ حضور علیہ السلام تو محض سبب ہیں اسی طرح باقی امور کو قیاس کر لیا جائے۔ اسی طرح حدیث پاک میں اگر آپ کے متعلق یہ ذکر آیا ہے کہ فلاں چیز کو حرام اور فلاں کو حلال اور فلاں کی اجازت اور فلاں کی ممانعت کی ہے تو اس کا بھی یہی مطلب ہے کہ حقیقتہ حلال و حرام وغیرہ اللہ ہی کا کام ہے آپ کی طرف ایسی نسبت محض سبب اور ذریعہ ہونے کی وجہ سے ہے۔

خلاصہ یہ کہ احکام تشریعیہ میں یہی واسطہ فی الشیوه قسم اول ہے۔ حضور علیہ السلام واسطہ ہیں اور اللہ تعالیٰ ذہ واسطہ اللہ تعالیٰ کی یہ وصف حقیقی اور ذاتی ہے اور حضور علیہ السلام کی حقیقی یعنی آپ اس وصف کے ساتھ حقیقتہ متصف ہیں۔ یہ معنی نہیں کہ آپ اس کے موجود ہیں

اور عطائی کے اللہ تعالیٰ کی عطا شدہ ہے۔ سئینے علامہ جلال الدین سیوطی رحمۃ اللہ علیہ خصائص  
کبریٰ میں ایک باب باندھتے ہیں۔ باب اختصاصہ صلی اللہ علیہ وسلم بانہ یحضر  
من شاء بماشاء من الاحکام۔ آپ جس کو چاہیں کسی حکم کے ساتھ مخصوص فرمادیں۔

(۱) علامہ شیخ عبدالحق محدث رحمۃ اللہ علیہ مدارج شریف میں لکھتے ہیں کہ احکام مفوض  
بود بوسطۃ بر قول صحیح۔

(۲) دراں روز ظاہر گرد کہ حکم حکم اور روز روز او بحکم رب العالمین ہر چہ خواہد ہر کرا خواہد  
بازن پروردگار خود دہر۔

(۱) ترجمہ "صحیح قول یہی ہے کہ شرعی احکام میں آپ اختارتے۔"

(۲) "قیامت میں ثابت ہوگا کہ اللہ کے حکم سے حکم آپ ہی کا ہوگا۔ آپ اللہ کے حکم  
سے جو چاہیں جس کو چاہیں دیں۔"

حدیث میں سلن ایک سائل کو آپ نے فرمایا تھا جس سے متعلق شیخ عبدالحق محدث  
فرماتے ہیں از اطلاق سوال کہ فرمودسل معلوم میشود۔ میشود کارہمہ بدست ہمت و کرامت  
اوست ہر چہ خواہد ہر کرا جواہد بازن پروردگار خود دہد علی العمول ارشاد فرمانے سے یہ معلوم ہوتا  
ہے کہ معاملہ سب آپ کے ہاتھ میں ہے جو چاہیں جس کو چاہیں دیں۔

علامہ علی القاری رحمۃ اللہ علیہ اس کے متعلق فرماتے ہیں یو خذ من اطلاقہ صلی  
الله علیہ وسلم ان الله مکنه من اعطاء کل ما اراد من خزانن الحق: ترجمہ "حضور  
علیہ السلام کے مطلقًا بیان کرنے سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ بلاشبہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو آپ جو  
چاہیں اس کے دینے کا اختیار دیا ہے۔"

اسی طرح حضور علیہ السلام نے اپنے دو صحابیوں کو ششماہ بکری کے بچہ کی قربانی  
دینے کی اجازت فرمادی۔ (بخاری و مسلم)

ایک صحابیہ کو خاوند کے فوت ہونے پر بجائے چار ماہ دس دن کے صرف تین دن کا  
سوگ کر لینے کے بعد نکاح کی اجازت دے دی۔ (طبقات ابن سعد رضی اللہ تعالیٰ عنہ)

ایک صحابی رمضان میں روزہ تواز کر حضور علیہ السلام کی پناہ لیتے ہیں اور بجائے کفارہ ادا کرنے کے دربار بیکس پناہ سے خرچے لے جاتے ہیں۔ (صحاح ستہ)

سونے کا ہر زیور مرد کے لیے حرام ہے مگر حضور علیہ السلام نے حضرت براء رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو سونے کی انگوٹھی پہنادی۔ (مند امام احمد)

ریشم مرد پر حرام ہے مگر حضور علیہ السلام نے دو شخصوں عبدالرحمٰن بن عوف رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور حضرت زبیر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ریشم پہننے کی اجازت دے دی..... ایک شخص اس شرط پر اسلام قبول کرتے ہیں کہ وہ دونماز سے زیادہ نہ پڑھیں گے۔ حضور اسکو منظور فرمائے انبیاء مسلمان بناتے ہیں۔ (مند امام احمد رحمۃ اللہ علیہ)

قرآن مجید میں ہے ترجیحی الیه من تشاء و تودی الیک من تشاء جس کو چاہیں اپنی صحبت و رفاقت سے پچھے کر دیں اور جس کو چاہیں اپنی پناہ میں رکھیں۔

یہ چند مثالیں احکام شرعیہ سے ہیں جن میں حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے تخصیص فرمائی ہے۔ جن سے ثابت ہوتا ہے کہ حضور علیہ السلام احکام شرعیہ میں جیسا چاہیں تصرف کر سکتے ہیں۔ اور آپ چونکہ واسطہ ہیں لہذا احکام حقیقتہ اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب ہیں لہذا کوئی حرج نہیں۔

### حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کا مختار ہونا

حضور علیہ السلام کو احکام شرعیہ میں اللہ تعالیٰ نے مختار بنایا ہے کہ ترمیم اور تخصیص اور کمی و بیشی کی اپنے فضل و کرم سے اجازت فرمائی ہے جیسا کہ اوپر ابھی ذکر کیا گیا ہے مگر اس سے حضور علیہ السلام کو مستقل خیال کرنا یا اس اجازت کو قوت تفویضی تصور کرنا کہ خداوند کریم کی قوہ کو اس میں دخل تک نہ ہو۔ یہ سب غلط فہمی ہے اور غیر صحیح وجہ حسب ذیل ہیں:

(۱) انسان و جن ہر دونوع شرعاً مکلف ہیں اور مختار کہ اپنے ارادہ سے جو چاہیں کریں اور نہ ہی اذن جدید کی ضرورت ہے یہ اختیار کیوں استقلال کو نہیں چاہتا؟

- (۱) یہ اختیار اضطرار کے مقابلہ میں ہے یعنی انسان فاعل مختار ہے نہ فاعل بالاضطرار  
جیسے کہ مجبور ہو کر کام کیا جائے۔
- (۲) مختار کا معنی یہ ہے کہ اس کو کسی طرف سے اختیار دیا گیا ہے اپنا استقلال اس میں  
نہیں ہے تو استقلال کیسا؟
- (۳) احکام شرعیہ میں بھیت تبدیلی و تنفس کا اللہ تعالیٰ کی طرف سے اختیار دیا گیا ہے تو  
استقلال ذاتی ختم۔
- (۴) معنی یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے اختیار دیا گیا کہ آپ احکام میں جو تبدیلی  
کریں گے وہ ہمیں منظور ہے پس استقلال ناپید۔
- (۵) احکام شرعیہ میں تبدیلی کا اختیار جیسا کہ اوپر مذکور ہوا مخصوص ہے نہ مطلقاً حتیٰ کہ  
وصف الوہیت بھی مراد لے لی جائے۔
- (۶) اختیار سے قوت تفویضی مراد لینا درست نہیں جب کہ کا سب فعل گوبندہ ہے مگر  
فاعل اور خالق تو اللہ ہے تو جب قوت تحلیقی ہر فعل میں اللہ تعالیٰ کی ہے تو قوت  
تفویضی میں قوت الہیہ کے بے دخل ہونے کا سوال ہی نہیں پیدا ہوتا۔ نیز بندہ ممکن  
ہے مرتبہ ذات میں معدوم ہے یہ مستقل ہو، ہی نہیں سکتا تو قدرت الہیہ کی بے دخلی  
چہ معنی؟
- (۷) اختیار مختار ہونے کا یہ مطلب کہ مختار کو جدید اذن کی ضرورت نہیں اور مختار اپنی  
عطائی قوت مستقلہ مفوضہ سے ہی کام کرتا ہے۔ بالکل غلط ہے۔ اول اس وجہ سے  
کہ قوت تفویضی کا غلط ہونا ثابت ہو چکا ہے۔ رہی اذن جدید کی ضرورت کہ ہر  
فعل میں ضروری ہے سو یہ بھی غلط اور غیر صحیح ہے کیونکہ آخر ہم بھی مختار ہیں مگر ہم ہر  
فعل میں اذن جدید کے محتاج نہیں ہیں کہ پہلے اذن لیں اور پھر کریں اور پھر جب  
خالق ہر فعل میں اللہ ہے تو اس صورت میں قوت الہیہ کا بے دخل ہونا بے معنی بات  
ہے نیز حضور علیہ السلام کے بعض افعال پر اللہ تعالیٰ نے انکار فرمایا مثلاً لم اذنت

لهم (آپ نے کیوں اذن دیا) لم تحرم ما احل الله لك (آپ اللہ کی حلال کردہ چیز کو کیوں حرام کرتے ہیں) ثابت ہوا کہ آپ نے بلا اذن یہ کام کیا تھا جس پر انکار کیا گیا اور اگر ہر فعل میں اذن جدید لازمی ہوتا تو آپ پھر کیوں کرتے ثابت ہوا کہ ہر فعل میں اذن جدید کی ضرورت نہیں ہم آخر میں حضور پر نور ﷺ کے مختار ہونے کا ایک اور حوالہ درج کرنے کے بعد اس بحث کو ختم کرتے ہیں علامہ آلوی تفسیر روح المعانی میں امام جلال الدین سیوطی رحمہ اللہ علیہ کا کلام ذکر فرماتے ہیں:

وقال! بعد نقل احادیث و آثار معالفة فحصل من مجموع هذا الكلام  
النقول والاحاديث ان النبي صلی الله عليه وسلم حی بجسمه و روحه و اه  
يتصرف و يسیر حيث شاء فی اقطار الارض وفي المکوت و هو بهیته التی كان  
عليها قبل وفاته لم يتبدل منه شی وانه مغیب عن الابصار كما غیبت الملائكة  
مع کونهم احیاء باجسادهم فاذا اراد الله تعالى دفع الحجاب عنمن اراد كرامه  
برویته راه علی هیته التي هو عليه الصلة والسلام عليها لاما نع من ذالك  
ولاداعی الى التخصیص برویة المثال و ذهب رحمه الله تعالى الى نحوهذا في  
سائر الانبياء عليهم السلام فقال انهم احیاء ردت اليهم ارواحهم بعد ما قبضوا  
واذن لهم في الخروج من قبورهم و التصرف في المکوت السفلی العلوی.  
(روح المعانی ص ۳۶- ۳۷ ج ۲)

ترجمہ: ”حضور علیہ السلام کی حیات و تصرف سے متعلق مجموعہ احادیث سے بقدر مشترک یہ امر ثابت ہوتا ہے کہ حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام اپنے جسم اور روح سے حقیقتہ بقید حیات ہیں اور نہ صرف یہ کہ وہ اطراف عالم میں بلکہ عالم ملکوت و بالا میں بھی سیر و سیاحت کرتے ہیں اور تصرف فرماتے ہیں اور آپ بعینہ اسی شکل و ہیئت پر ہیں جس پر دنیا میں تھے کچھ فرق نہیں صرف فرشتوں کی طرح آنکھوں سے غائب ہیں۔ جب کسی شخص پر اللہ تعالیٰ خصوصی عنایت

فرماتا چاہتے ہیں تو وہ آپ کو اصلی محل وہیت پر دیکھنے کی سعادت حاصل کر لیتا ہے اور یہ کہنا بے معنی ہے کہ آپ کا اصلی وجود نہیں بلکہ مثالی اور منامی وجود نظر آتا ہے کیونکہ اصلی اور حقیقی وجود دیکھنے میں کوئی امر مانع اور حجابت نہیں اور یہی کیفیت باقی انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام میں ہے کہ ان کی روحوں کو بدنوں میں واپس لوٹا دیا گیا ہے اور وہ اصلی اور حقیقی وجود سے زمین و آسمان میں ہر مناسب تصرف کرتے ہیں۔“

ملاحظہ فرمائیے کس قدر واضح بیان ہے کہ تمام انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام زمین و آسمان میں اللہ تبارک و تعالیٰ کی توفیق سے سیر و سیاحت اور ضروری تصرف فرماتے ہیں۔

بہر صورت یہ مذکورہ الصدر جملہ تصرفات مجازی اور عطاً قوت سے سرانجام پاتے ہیں اور چونکہ مجازی معنی لینے کے لیے ضروری ہے کہ وہاں کوئی قرینہ اور خارجی امر ایسا ہو جو کہ بتائے کہ عبارات میں حقیقی معنی مراد نہیں بلکہ مجازی ہے لہذا قرینہ کے وجود پر روشنی ڈالی جاتی ہے۔

### مجاز میں قرینہ

کلام کا استعمال اصلی تو یہی ہے کہ اس کو حقیقی معنی میں استعمال کیا جائے لیکن کبھی ضرورت کی وجہ سے کلام مجازی معنی میں مستعمل ہوتا ہے اس وقت لازمی ہے کہ وہاں کوئی امر ایسا ہو جو یہ بتائے کہ متكلّم نے مجازی معنی مراد لیا ہے۔ اس امر کا نام قرینہ ہے اور یہ قرینہ کبھی لفظی ہوتا ہے جیسا کہ کہا جائے۔ رایت اسدؑ فی العمام شیر کو میں نے حمام میں دیکھا۔ فی الحمام کا لفظ بتاتا ہے کہ شیر سے مراد جنگلی شیر نہیں کیونکہ وہ حکام میں نہیں آتا بلکہ رجل شجاع مراد ہے اور یہ قرینہ کبھی معنوی ہوتا ہے جیسا کلام میں جو مند واقع ہوا ہے اس کا قیام مند الیہ کے ساتھ ناممکن ہو۔ جیسا کہا جائے معتبر جاءت ہی الیک تیری محبت مجھے تیری طرف لائی ہے یہاں جاءت مند ہے اور مجھے مند الیہ ہے اور ظاہر ہے کہ محبت کا قیام محبت کے ساتھ غیر متصور ہے معلوم ہوا کہ معنی مجازی مراد ہے یعنی اللہ تعالیٰ تیری محبت کی

وجہ سے تیری طرف لے آیا اور کبھی یہ قیام عادی طور پر محال ہوتا ہے مثلاً ہرم الامیر الجنة امیر نے لشکر کو تھکست دے دی ظاہر ہے کہ عادة امیر لشکر کو تھکست نہیں دیتا بلکہ لشکر تھکست دیتا ہے مگر امیر کے حکم سے۔ لہذا مجازی طور پر امیر کی طرف تھکست دنیا منسوب کر دیا گیا اور کبھی قرینہ یہ ہوتا ہے کہ یہ کلام ایک کامل موحد یعنی اللہ کو واجب الوجود اور مستحق عبادت سمجھنے والا کہہ رہا ہے اور نسبت حکم اللہ کے علاوہ کسی اور کی طرف کر رہا ہے لہذا یہ مجاز ہے۔ جیسے اشاب الصیر و افني الکبیر۔ کرا الغدرۃ و مر العصی۔ زمانہ کے لیل و نہار نے بچے کو بوڑھا اور بوڑھے کو فناہ و تباہ کر دیا۔ یہاں اشاب اور افني کو کر العذاء کی طرف منسوب کر دیا گیا ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ اسناد حقیقی ہے لیکن اس شعر کا ایک موحد کامل اور صادق الایمان انسان قائل ہے تو ثابت ہوا کہ یہ اسناد مجازی ہے کیونکہ مومن کامل سے کیسے ہو سکتا ہے کہ حقیقی فاعل کو چھوڑ کر کسی اور کی طرف فعل کی اسناد کر دے اسی طرح اور قرائیں بھی قائم کیے جاسکتے ہیں جن سے ثابت ہو جاتا ہے کہ یہ اسناد و نسبتہ مجازی ہے نہ حقیقی۔

لہذا جس قدر واسطہ وسیلہ وغیرہ میں عبارات اور حوالجات درج کیے جا چکے ہیں ان میں اگر یہ ثابت ہو جائے اور ثابت یقیناً ہے کہ ان کا قائل مومن کامل صادق الایمان کتاب کا حامل سنت کا عالم ہے تو بلاشبہ یہ سب اسناد میں اور نسبتیں مجازی ہوں گی نہ کہ حقیق اور یہی ثابت کیا گیا ہے کہ عبارات کے قائل و ذمہ دار قطعی طور پر کامل ایماندار مخلص متشرع ہیں لہذا ان میں کوئی شرک نہیں۔ اگر کوئی ناس مجھے جاہل اس کے خلاف کرے تو اسکی اصلاح ضروری ہے نہ کہ ایک جائز چیز کو ناجائز قرار دیا جائے۔

### متنازعہ فیہا عبارتیں اور توسل و واسطہ کی ابتداء کب سے ہے

ناظرین حضرات! یہ متذکرۃ الصدر مسائل توسل وسیلہ اور واسطہ وغیرہ جہاں تک تاریخ کا تعلق ہے اور ضرورت کا داخل ہے یہی معلوم ہوتا ہے کہ یہ مسائل قرون اولیٰ سے کسی نہ کسی صورت میں چلے آ رہے ہیں اور بعد کے امور مسخرہ وہ بھی کسی نوعی مناسبت اور جنسی

اشتراك سے مسائل مذکورہ میں داخل ہیں اور نہ ہی ان کے کرنے سے کتاب و سنت کی کوئی مخالفت آتی ہے تو پھر کیا وجہ ہے کہ ان مسائل کو اختراعیہ اور ایجاد بندہ کہہ کر بریلوی علماء رحمۃ اللہ علیہ کو، ہی بدنام اور مطعون کیا جا رہا ہے اور ہر وجہ سے ان کو ہی مورد طعن بنایا جاتا ہے۔ کیا جو کچھ علماء بریلوی کو کہا جا رہا ہے اس کا براہ راست علماء متفقین تا قرون اولیٰ تک اثر نہیں پڑے گا ضرور پڑے گا اور پھر غصب یہ ہے کہ یہ اعتراض کرنے والے جمہور اسلام کے مقابلہ میں شرذمہ قلیلہ کی حیثیت رکھنے کے باوجود اپنے کروار کا قطعاً مطالعہ نہیں کرتے اور اپنے گریبان میں اپنی تاریخ نہیں دھراتے تاکہ ان کو اپنی حیات مستعار کے خط و خال نظر آئیں۔ اللہ تعالیٰ ہدایت فرمائے۔

## معترضین اپنے کو کیوں چھپاتے ہیں؟

ناظرین بالحکمین! ایسا معلوم ہوتا ہے کہ جیسا کہ مشہور ہے کہ انسان کو جب اپنی زندگی قابل اعتراض ہو اور اس کا نقشہ حیات قابل تعریف نہ ہو اخلاقی کیفیت گھناؤنی ہو حرص و ہوا کا مجسمہ ہو تو یہ مفاد کو ٹھکرانا اور ذاتی مفاد کو اپنانا ہو تو پھر وہ اپنے عیوب و نقص کو پوشیدہ کرنے اور رکھنے کے لیے دوسروں کو ہر طرح سے مطعون کرنا شروع کر دیتا ہے اور دوسروں کی ہر اچھی بات کو بھی نظر انداز کرتا ہوا چلا جاتا ہے۔ یہاں بادیِ النظر میں یہی حال معلوم ہوتا ہے کہ معترضین اور نزار و جھگڑا ذالنے والوں کا اندر و فی خانہ قابل تعریف نہیں۔ اعمال کی فہرست انتہائی طور پر محل اعتراض ہے مفاد پرستی ہٹ دھرمی، ضد و عناد کا بے پناہ تصور مرکوز دماغ سے ہچھو مادیگرے نیست کے ترانے گائے جا رہے ہیں جن کی تفصیل کا یہ محل نہیں۔ صرف اتنا کہہ دینا مناسب ہے کہ اس کتابچہ میں نجدی عقاید و دیگر مضامین کا آپ بار بار مطالعہ فرمائیں اور سوچیں اور غور کریں تو یہ حقیقت شش دامس کی طرح واضح ہو جائے گی کہ اہلسنت والجماعت پر اعتراض کرنے والے بزرگ اپنے صفحہ قرطاس قلب پر کن کن اعمال کی فہرست رکھتے ہیں۔

## عبارات ندایہ کی صحت

ناظرین کرام! واسطہ اور توسل سے متعلق ایک اور سوال بھی کیا جاتا ہے کہ وہ عبارات جو کہ توسل اور واسطہ اور عموماً ندا و استعانت کی صورت پر مشتمل ہیں ان کی سرے سے صحت ہی مشکوک ہے تو ان کے ذریعہ استغاثہ اور استعانت کے جواز کا سوال، ہی نہیں پیدا ہوتا لہذا ہم اپنی ایک تحریر بشكل عربی معد ترجمہ جو کہ از روئے علم صرف نحو منطق معانی وغیرہ ان عبارات کی مکمل صحت اور نتیجہ خیز ہونے پر مشتمل ہے پیش کرتے ہیں اور علمی ذوق رکھنے والے حضرات سے پوری توقع رکھتے ہیں کہ وہ پورے غور سے پڑھنے کی تکلیف گوارا کرتے ہوئے ہمیں شکریہ کا موقع دیں گے۔

ہم نے اس تحریر کو ایک کتابچہ کی شکل دے کر اس کا نام النداء بحرف الیاء رکھا تھا جو کہ بعینہ حسب ذیل ہے۔

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <p><b>بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ</b></p> <p>الحمد لله وكفى والصلوة والسلام على رسوله المجتبى<br/>والله التقى وصحبه الهدى۔ اما بعد پس کہتا ہے<br/>بنده اپنے خدا تعالیٰ سے پناہ لینے والا<br/>محمد مهر الدین اللہ کریم اس کو ظاہری و باطنی<br/>مهر بانیوں سے ملا مال کرے کہ تحقیق<br/>اولیاء کرام کو دور و نزدیک سے پکارنا مثلاً یا<br/>شیخ عبد القادر جیلانی..... ہمیں اللہ و یا معین<br/>الدین اجمیری امداد کن امداد کن کلمات<br/>ندایہ قضا حاجات اور دفع بلیات یا زیادہ<br/>امداد کن امداد کن وغیرہ من ۱</p> | <p><b>بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ</b></p> <p>الحمد لله و كفى والصلوة والسلام<br/>على رسوله المختار والله التقى و<br/>صاحب الهدى. أما بعد فيقول العبد<br/>المتتجى إلى ربِّهِ القوى محمد مهر<br/>الدين رزقه الله بلطفة الخفي والجلى<br/>إن نداء أولياء الله تعالى مثلاً يا شيخ<br/>عبد القادر رحمة الله عليه جيلاني<br/> شيئاً لله ويامعين الدين اجميرى<br/>امداد کن امداد کن وغیرہ من ۱</p> |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

محبت کی وجہ سے یا اس خیال سے کہ اللہ تعالیٰ ہماری پکاران کو پہنچا دیتا ہے یا جب چاہے ان کو نادیتا ہے یا ان پر سلام کہنے کی غرض سے جیسا کہ کہنے والے اور پکارنے والے مختلف نیتوں کے آدمی ہوتے ہیں جو کہ ان کو محض امور تکوینیہ اور احکام تکلیفیہ الہیہ کے مظہر سمجھتے ہیں شرعی طور پر جائز ہے قطعاً کوئی مانع نہیں اور نہ ہی اس قسم کی عبارات و کلمات کی صحت میں کوئی مناقشہ ہے بلکہ یہ علم صرف، نحو، بیان سے صحیح ہیں مثلاً یا شیخ عبد القادر جیلانی حیا اللہ کو ہی لے لو یہ نہایت صحیح اور درست عبارت ہے شب و روز لوگ اس کو پڑھتے ہیں پس یہاں پر چند امور ہیں۔ اول اس عبارت کی صحت کے دلائل میں پس میں بتوفیق الہی عرض کرتا ہوں کہ یہ عبارت علم صرف کے لحاظ سے ضروری و بدیہی طور پر صحیح و درست ہے قطعاً محتاج ولیل نہیں اور علم نحو کی رو سے بھی صحیح ہے دلائل حسب ذیل ہیں۔ (۱) بلاشبہ حرف یا ندا کے لیے ہے۔ ادعو کے قائم مقام ہو کر ندا اور دعا وغیرہ معنی میں استعمال کیا جاتا ہے نہ کہ

لکلمات الندائیہ لقضاء الحاجات و دفع البیّات او الاستغراق فی حبه او ظناً با ن الله تعالیٰ یتلهم ندانا او یسمعهم اذاء اونبیاء السلام عليهم حبیختلاف نیات القائلین على انهم مظاهر الامور التکونیة و مناشی الاحکام التکلیفة جائز شرعاً لاما نع منها اصلاً ولا مناقشة فی صحة هذه العبارات صرفاً ولا نحواً ولا بیاناً قطعاً مثلاً یا شیخ عبد القادر جیلانی شیناً لله فانها عبارۃ صحیحة متعارفة بین الناس فھمنا امور الاول فی بیان وجوه صحة هذه العبارة فاقول وبالله التوفیق. انها صحیحة اما صرفاً لضرر وبداهة واما نحواً فيوجوه الاول ان یا حوف النداء نائب مناب ادعو تستعمل على وجه النداء والدعاء وغيرهما لاعلى وجه العبادة وشیخ منادی مبنی على ما یعرف به واقع موقع الكاف عبد القادر منصوب على انه بدل من الشیخ بدل الكل عن الكل والمعنى ادعوك لا طلب

منک شیناً ارضًا لِلَّهِ وَ تَحصِيلًا  
معنی قربت و عبادت میں اور شیخ منادی جو  
کہ علامت رفع پر منی ہے۔  
للثواب.

اور کاف خطاب کی جگہ پر واقع ہے۔ عبد القادر جیلانی شیخ مبدل منہ سے بدل الکل عن الکل  
ہے اور اس تقدیر پر معنی یہ ہوا کہ میں آپ کو اس لیے پکارتا ہوں تاکہ آپ خدا تعالیٰ کو راضی  
کرنے کے لیے اللہ تعالیٰ کی برتری ظاہر کرنے کے لیے مجھ کو کچھ عطا فرمائیں۔ (خلاصہ یہ کہ  
خدا کے نام پر کچھ دیں اور یہ بلاشبہ جائز ہے۔

(۲) دوم یا حرف ندا ہے جو کہ قائم مقام  
ادعو ہے شیخ منادی جو کہ علامت رفع پر منی  
ہے عبد القادر منادی مضاف کے تابع  
ہونے کی وجہ سے منصوب ہے اور جیلانی  
اس کی صفت ہے اور شیخاً اللہ بقرینہ ندا  
 فعل محدود کا مفعول یہ ہے۔ اللہ عامل  
مقدار کے ساتھ متعلق ہے یعنی اکراما یا  
ارضا یا تحصیلا جیسا کہ اوپر گزرا اور معنی اس  
تقدیر پر یہ ہوا کہ میں آپ کو پکارتا ہوں کہ  
آپ سے میں اس فضل و کرم کے صدقے  
کوئی چیز طلب کروں جو کہ آپ پر خداوند  
کریم نے فرمایا ہے اور اس تشریع عبارت  
کی تصدیق کافیہ کی اس عبارت سے بخوبی  
 واضح ہے۔ المضافة (ای التوانع)  
محض یعنی تابع منادی مضاف منصوب  
ہوتے ہیں اور بدل و معطوف غیر مذکور علی

الثانی یا حرف النداء نائب مناب  
ادعو شیخ منادی مبني على ما يرفع به  
عبد القادر منصوب على انه تابع  
المنادى المضاف وجیلانی صفتة  
وشیناً مفعول بفعل محدود بقرینة  
النداء لله متعلق بمقدراتی اکراما او  
ارضاً و تحصیلاً کما مر والمعنی  
ادعوکَ لاطلب منک. شیناً اکراماً  
الله ای بحقه و منه تعالیٰ عَلَیْکَ و  
بفضلہ تعالیٰ لدیکَ كما فی الكافية  
والمضافة (ای التوانع) تنصب وفيه  
ايضاً والبدل والمعطوف غير ما ذكر  
حکمه حکم المنادی المستقل مطلقاً  
و قرۃ الجامی قدس سره و فی شرحہ ص ۷۰۱ و یویدہ  
ماورد فی النصوص القرانیة والآثار

الاطلاق مستقل منادی کے حکم میں ہیں اور شارح جامی نے اس کو ثابت رکھا ہے اور اس کیجاںید قرآن مجید کی صریح آیتوں اور آثار صحیحہ سے بھی ہوتی ہے۔ قرآن مجید میں ہے واتقوا اللہ الذی تاء لون بہ اس کی تفسیر جلالین میں یوں ہے تاء لون بہ فيما پینکم انعْلَمْ یعنی مطلب یہ ہے کہ اس خدا سے ڈرو جس کی قسم دے کر اور نام لیکر تم ایک دوسرے سے سوال کرتے ہو اور یوں کہتے ہو۔ اسئلہ بالله و انشدک بالله (خلاصہ یہ ہوا کہ یا شیخ عبد القادر رحمۃ اللہ علیہ میں اللہ کا نام لیکر اور اسی کے نام کے واسطے سے سوال کیا گیا ہے لہذا قرآن مجید کی تصریح سے جائز ہے) تفسیر جامع البیان صفحہ ۶۷ جو کہ جلالین پر ہے میں آیت مذکورہ کے نیچے یوں تفسیر کی ہے۔ ای تیاء لون فيما پینکم حواجکم یعنی مطلب یہ ہے کہ اس خدا سے ڈرو جس کا نام لیکر ایک دوسرے سے حاجت روائی کرتے ہو جیسے کہتے ہوا سائلک بالله اور حدیث شریف میں اس طریق سوال کو جائز رکھا گیا ہے

الصحيحة قال سبحانه تعالى واتقوا الله الذي تساء لون به قال لى الجلالين تحت هذه الاية المذكورة اى تاء لون به فيها بينكم حيث يقول بعضكم لبعض اسئلک بالله نشدک بالله وفي جامع البيان ص ۶۷ على حاشية الجلالين تحت الكريمة المذكورة اى يتاء لون فيما بينكم حوانجكم كما تقولون اسئلک بالله وعد على انكاره في الحديث حيث قال النبي صلى الله عليه وسلم من استعاذه بالله فاعيذوه ومن سئل بالله فاعطوه (ابوداؤد) وايضا قال عليه السلام اخبركم بشر الناس متراقبيل نعم قال يسئل بالله ولا يعطى له. (ترمذی) والثالث ان يا حرف النداء قائم مقام ادعو شیخ منادی مرفوع على انه مقصود بالنداء وعبدالقادر مرفوع على انه تابع بطريق عطف البيان وقدير العبارة يا ایها الشیخ او یا هلا

الشيخ عبد القادر جيلاني اطلب  
منك شيئاً اكراماً لله والمعنى  
السلام نے فرمایا کہ جو خدا کا نام لیکر تم  
ادعو کے لا طلب منك شيئاً الخ.  
بلکہ اس پر سائل کو کچھ نہ دینے پر وعید  
و تنیہہ فرمائی گئی ہے چنانچہ حضور علیہ  
اس کا نام لیکر کچھ مانگے اس کو کچھ  
ضرور دو (ابوداؤد) اور یہ بھی حدیث میں وارد ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا کہ میں تم کو سب  
سے برے شخص کی خبر نہ دوں عرض کیا گیا ضرور فرمایا وہ شخص ہے جس سے اللہ کا نام لے کر کچھ  
مانگا گیا اور کچھ نہ دیا۔

(۳) بلاشبہ یا حرف ندا ہے جو کہ قائم مقام ادعو ہو کر مستعمل ہے۔ شیخ منادی جو کہ  
مقصود ندا ہونے کی وجہ سے مرفوع ہے عبد القادر تابع عطف بیان ہونے کی وجہ سے مرفوع  
ہے۔ تقدیر عبارت یوں ہوئی۔ یا ایہا الشیخ یا یا هذ الشیخ عبد القادر جيلاني اطلب منك شيئاً اكراماً  
للہ اور معنی یہ ہوا کہ میں آپ کو پکارتا ہوں تاکہ آپ اللہ کریم کو راضی رکھنے کے لیے اور اس کی  
برتری کا اعتراف کرتے ہوئے مجھ کو کچھ عطا فرمادیں۔

قال فی شرح الكافیه الجامی و شارح جامی نے فرمایا ہے کہ مثلاً ایہا  
التزموار رفع الرجل مثلاً لانه الرجل میں رجل کو مقصود ندا ہونے کی وجہ  
المقصود بالنداء و توابعه لانها توابع سے نجیبوں نے مرفوع ہوتا لازمی قرار دیا  
معرب۔ والرابع انه يمكن ان يقال ان ہے اسی طرح اس کے توانع کیونکہ وہ  
الشیخ منادی مستغاث بتقدیر اللام معرف کے تو ایہ معرف کے تو ایہ معرف ہے اسی طرح اس کے توانع کیونکہ وہ  
وعبد القادر مجرور على انه تابع کے نام پر کچھ دیں) (۲) یہ بھی ممکن ہے  
المعرب والمعنى ادعوك للاغاۃ۔ کہ کہا جائے شیخ بتقدیر لام منادی

ستفات ہے عبد القادر مغرب کا تابع  
ہونے کی وجہ سے محروم ہے اور معنی یہ ہوا  
کہ میں آپ کو پکارتا ہوں کہ آپ خدا کو  
راضی رکھنے کے لیے میری فریاد رسی فرمایا  
دیں (خلاصہ یہ ہوا کہ خدا کے نام پر میری  
فریاد رسی فرمادیں) اور علم بیان کے لحاظ  
سے اس طرح پر کہ فعل عطا ہو یا کوئی اور  
کی نسبت غیر اللہ کی طرف شیخ ہو یا غیر آیا  
جائز ہے یا ناجائز ہم کہتے ہیں کہ جائز ہے  
اویں لیے کہ نسبت الفعل الی غیر مامولہ  
مجاز عقلی ہے (اصغری) اور مجاز عقلی جائز  
ہے (کبری) کبری کی دلیل  
یہ ہے۔ آیات قرآنیہ و احادیث میں یہ  
نسبت بکثرت موجود ہے مثلاً و ان خفتم  
شقاق یینہما ای شقاق الزوجین الواقع یینہما  
(یہاں پر شقاق کو میں کی طرف منسوب کر  
دیا گیا ہے) اذا تلمیت علیہم آیات زادہم  
ایمانا ای زاد اللہ فی تصدیقہم اذا تلی  
القرآن علیہم (یہاں پر زیارت کو آیات کی  
طرف منسوب کیا گیا ہے) دیوماً مجعل  
الولدان هبیما ای یبلغون منه وقت

اما بیاناً و هو ان نسبة الفعل اعطاء كان  
او غيره الى غير الله تعالى شیخاً كان  
او غيره هل يجوز ام لا فنقول انه جائزه  
اما اولاً فبناء على انه مجاز عقلی  
(صغری) ای بطريقۃ النسبة الى غير  
ماهولة والمجازا العقلی جائز  
(کبری) اما الكبری فلما ورد به  
الأيات الصريحة والآثار القریحة و  
مصرح ، في كتب الفن قال الله  
سبحانه تعالى وَان خفتم شقاق بينهما  
ای شقاق ای زاد الله تعالى في  
تصدقهم اذا تلی القرآن عليهم ويوماً  
 يجعل الوالدان شيئاً ای یبلغون منه  
وقت الشیخوخته اخرجت الارض  
القالها ای اخرجت

الشحوختہ (یہاں پر سجعل کو یوم کی طرف منسوب کیا گیا ہے حالانکہ منسوب الیہ مراد نہیں ہے جیسا کہ تشرع سے ظاہر ہو رہا) اخراجت الارض اثقالہا ای اخراجت وفاکہما با مراللہ ہے (اسی طرح یہاں پر اخراج کو زمین کی طرف منسوب کیا گیا ہے) یا ہمان ابن لی صرحاً ای مرالعملة (یہاں پر بنا کو ہمان کی طرف منسوب کیا گیا ہے) فماربعت تجارتہم ای ماربھوافی تجارتہم (یہاں پر رنج کو تجارت کی طرف منسوب کیا گیا ہے) لاہب لک غلاماز کیا ای انفح فی حبیک فقلد باذن اللہ تعالیٰ و هکذا انبت الربيع البقلی واحی الارض شباب الزمان و لیصم نهارک بنی الامیر المدینۃ ونهاوہ صائم کذافی مختصر المعانی والمطول و دلائل الاعجاز والمفتاح وهدیۃ المهدی الذی صنفه فی تشريع عقائد اهل الحديث غیو المقلدین و حیدالزمان المترجم للصحاح ستة من الاحادیث وغيرها واما الصغری فبان مصدراً کافعال التکوینیہ وان کان ذاته (تعالیٰ لانہ خالق) کل شئ و مکون کل امر لکن اولیاء و اصفیائے تعالیٰ لما کانو مطاهر الامور التکوینیۃ و منا قد اللاحکام التکلیفیۃ أُسند التکوین الیہم مجازاً

عقائد میں لکھا ہے وغیرہ میں موجود ہے  
اور صغری کے صحیح ہونے کی دلیل یہ ہے کہ  
افعال تکوینیہ کا خالق اللہ تعالیٰ ہی ہے  
کیونکہ وہ ہر شے کا خالق و مکون ہے لہذا  
در اصل ہر فعل کو اسی کی طرف منسوب ہونا  
چاہئے مگر اولیاء کرام چونکہ امور تکوینیہ  
اور احکام تکلیفیہ کے مظہر ہوتے ہیں۔ اس  
بنا پر تکوین وغیرہ کی نسبت بطور مجاز ان کی  
طرف کر دیتے ہیں جیسا تفسیر عزیزی  
ص ۸۰ پر ہے کہ اگر التفات محض اللہ تعالیٰ  
کی طرف ہو اور اس کو یعنی غیر اللہ کو  
مظہر عون الہی سمجھ کر اس کے کارخانہ  
اسباب و عمل میں نظر کرتے ہوئے غیر اللہ  
سے ظاہری طور پر استعانت چاہے تو  
عرفان سے دور نہیں یعنی شرعاً جائز ہے  
اسی طرح شواہد الحق اور جواہر الحمار میں  
ہے۔ حضرت سرکار بغداد سیدنا شیخ عبد  
ال قادر جیلانی قدس سرہ اپنی کتاب  
فتوح الغیب مقالہ نمبر ۶ میں ارشاد فرماتے  
ہیں کہ مخلوق سے بحکم خدا فنا ہو جا کہ  
صفات بشری تجھے میں نہ رہیں پس تیرا

قال فی تفسیر فتح العزیز ص ۸۰  
مانصہ فی الفارسیہ واکر التفات  
محض بجانب حق است واورا  
یکی از مظاہر عون دانسته نظر بکار  
خانہ اسباب و حکمت اللہ تعالیٰ  
دران نموده بغیر استعانت ظاهری  
نماید دور از عرفان نحو اهد بود.  
یعنی اذا اسند الفعل الى غير الله  
تعالى باعتبا انه مظہر عون الله ناظراً  
إلى نظام العالم و اسبابه  
بانه رتب على طريق الاسباب والعلل  
فلاباس وانه امر جائز في الشرع  
وهكذا في شواهد الحق وجواهر  
البحار قال الشيخ عبد القادر جيلاني  
قدس سره في كتابه فتوح الغیب في  
المقالة السادسة مانصہ افن عن  
الخلق بحکم الله تعالیٰ فتبنو عنه  
الاخلاق البشرية فلن يقبل باطنک  
 شيئاً غير ارادۃ الله تعالیٰ فحينبل  
يضاف اليک التكوین و خرق  
العادات فيرى ذالک منک في

باطن اللہ تعالیٰ کے ارادہ کے مساویں وقت کسی چیز کو ہرگز قبول نہ کرے گا پس اس وقت تکوین (کسی کو زندہ کرنا) اور امور خارقہ للعادۃ تیری طرف منسوب ہوں گے یعنی یہ کہا جائے گا کہ تو نے مارا ہے تو نے زندہ کیا ہے۔ وغیرہ وغیرہ پس اس وقت یہ ظاہراً معلوم ہوگا کہ یہ فعل تجویز سے صادر ہو رہا ہے

(یعنی درحقیقت خداوند کریم سے سرزد ہوگا اور انسان صرف مظہر اور جائے ظہور ہوگا) اور یہ بھی فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی بعض کتابوں میں یہ ارشاد فرمایا کہ اے ابن آدم میں خدا ہوں کہ میرے علاوہ اور کوئی مستحق عبادت نہیں میری قدرت یہ ہے کہ میں جب کسی چیز کو کہتا ہوں کہ ہو جاتو وہ فوراً ہو جاتی ہے پس تو بھی میری کامل اطاعت کر کے اس کے بعد تو بھی جس چیز کو کہے کہ ہو جاوہ فوراً ہو جائے گی۔

مولوی وحید الزمان نے ہدیۃ المهدی ص ۱۲۰ پر لکھا ہے کہ ان افعال سے جو کہ غیر اللہ کی طرف مسلمان و مومن سے منسوب ہوئے نظر آتے ہیں۔ ان سے چونکہ خدا تعالیٰ کے نیک بندوں کی تعظیم و تکریم ہوتی ہے لہذا وہ شرعاً شرک نہیں ہیں۔

اور مولوی رشید احمد دیوبندی نے اپنے فتاویٰ ج ۲ ص ۲۲ پر ایک سوال کا جواب

ظاهر العقل والحكم وفيه على هامش بهجت الاسرار ص ۲۰۹ وهو قوله عزوجل في بعض كتبه يا ابن آدم أنا الله لا إله إلا أنا إذا أقول للشي كن فيكون اطعني أجعلك تقول للشي كن فيكون.

قال وحيد الزمان في هدية المهدى ج ۱ ص ۱۳۰ وإنما قصده بهذا الأفعال (المنسوبات إلى غير الله تعالى) مجرد التعظيم والتحية لشعار الله الصالحين المقربين من عباده فلا يكون مشركاً فيما بينه وبين الله.

وقال المولوی رشید احمد دیوبندی في فتاوى ج ۲ ص ۲۳ مجيباً وانت

دیتے ہوئے لکھا ہے نہ اغیر اللہ تعالیٰ کو کرنا  
دور دراز سے شرکِ حقیقی جب ہوتا ہے کہ  
کہ ان کو عام سامع مستقل عقیدہ کرے  
ورنہ شرک نہیں ہے مثلاً یہ جانے کہ حق  
تعالیٰ ان کو مطلع فرمادے گا یا باذنه تعالیٰ  
اکشاف ان کو ہو جائے گا یا باذنه تعالیٰ  
ملائکہ پہنچا دیں گے جیسا کہ درود کی نسبت  
وارد ہے یا محض شوقیہ کہنا محبت میں یا عرض  
حال محل تحریر حرام میں کہ ایسے موقع میں  
اگرچہ کلمات خطابیہ بولتے ہیں لیکن ہرگز  
نہ مقصود اسماع ہوتا ہے اور نہ عقیدہ پس  
انہی اقسام سے کلمات مناجات و اشعار  
بزرگان کرام کے ہوتے ہیں کہ فی حد ذات  
نہ شرک ہے نہ معصیت اور نیز جبکہ بعض  
امور بعض افعال کے لیے بمنزلہ سبب کے  
ہوتے ہیں تو فعل و شبہ فعل کو بوجہ سیرت  
اور مصاجبت غیر کی طرف منسوب کر دیتے  
ہیں جیسا کہ پہلے مثالیں گزریں اور جیسے  
انی ارانی اعصر خمرا ای اعصر الغیب فیھر خمرا  
(یہاں پر اعصر کی نسبت خمرا کی طرف بوجہ  
سیرت کی گئی ہے کیونکہ خمرا اور عنب میں  
سیرت کا علاقہ رہے) فلیم ع نادیہ

تعلم ان ندا غير الله تعالى من بعيد  
انما يكون شركا اذا اعتقاد  
الغير ساماً بذاته و مستقلاً بنفسه  
والا فلا مثلاً اذا اعتقاد في النداء  
المذكوران الله تعالى يطلعه  
او ينكشف الامر عنده بأمره تعالى او  
الملائكة يبلغه باذنه تعالى كمافي  
الصلوة على النبي عليه السلام او قاله شوقاً  
واظهاراً و تحسراً او حرماناً لأنهم  
في هذه المواقع وان استعملوا  
الكلمات الخطابية الندائية لكن  
مرادهم ليس الا هذافلا يكون شركاً  
قطعاً ولا معصية والكلمات الدعائية  
والاشعار النعтиة المنسوبة الى اولياء  
الله تعالى وغيرهم وداخلة في هذه  
الاقسام المذكورة و ايضا اذا كان من  
الامور ما كان سبباً البعض آخر و  
صاحبها اسنداً القول و معناها الى لغير  
اى الى سببه و صاحبه كما مرّض  
الامثلة و نحواني اراني اعصر خمراً  
اى اعصر الغيب فيصير خمراً و  
فليدع ناديه اى اهل ناديه وهكذا

ای اہل نادیہ (یہاں پر یہ عکو نادیہ کی طرف منسوب کیا گیا ہے حالانکہ اہل کی طرف ہونا چاہئے کیونکہ اہل اور نادی میں حلول کا علاقہ ہے) اور بھیداں میں یہ ہے کہ فصاحت و بلاغت کا معیار یہ ہے کہ ایک معنی کو ایسی متعدد عبارتوں میں لایا جائے جو کہ وضوح و خفا میں مختلف ہوں اور یہ چونکہ مجاز کے بغیر متصور نہیں کیونکہ حقیقی اور مطابقی معنی علم باوضع کے بعد وضوح و خفا میں مختلف نہیں ہو سکتا ہے لہذا مجازی طور پر فعل و شبہ فعل کو غیر کی طرف منسوب کر دیتے ہیں اور یہ اختیار مجاز چونکہ معیار حصول بلاعت کے لیے ہے نہ یہ کہ اللہ سبحانہ تعالیٰ ایسا لفظ لا نہیں سکتا۔ جو کہ مطابقی اور حقیقی طور پر اپنے معنی پر دلالت کرے۔ بدیں وجہ فن بلاعت بلکہ کتب ریویہ میں عام طور پر مجاز مستعمل ہے جیسا کہ مختصر معانی شرح تلخیص المفتاح میں مذکور ہے کہ ایراد مذکور مطابقی دلالت میں ناممکن ہے۔ ہاں دلالت عقلیہ یعنی فہمنی والتزامی میں ہو سکتا

واجعل لی لسان صدق فی الاخرين  
والسرفیه ای فی نسبة الفعل و معناه  
الی غیر ما هوله انه لما كان مناط  
البلاغة و معيار البراعة المعنى الواحد  
في تراكيب مختلفة في الوضع  
والخفاء وهو لا يحصل الا في المجاز  
لان المنطق الصريح والمدلول  
المطابق يمتنع اينكون مختلفاً في  
وضوح الدلالة وخفائها بعد العلم  
بالوسع ويستعمل المجاز في الكتب  
الدينية وغيرها لأن الله تعالى عاجز  
عن ايتان اللفظ الذي يدل على  
المعنى بطريق المطابقة تعالى الله عن  
ذلك علواً كثيراً في شرح تلخیص  
المفتاح اعني المختصر المعانی  
والايراد المذکور لا يتاتی بالوضعية  
ای بالدلالة المطابقية (الی ان قال)  
ويتاتی الايراد المذکور بالعقلية من  
الدلالات (ای التفمن والا التزام)  
لجواران يخلف مراتب النزوم في  
الوضوح ص ۳۹۰، ۳۱۰ فالحاصل

ہے کیونکہ لزوم کے مرتبے وضوح خفایں مختلف ہو سکتے ہیں۔ ص ۳۰۹، ۳۱۰ پس حاصل یہ ہے کہ اعطاء تکوین وغیرہ درحقیقت اللہ تعالیٰ کے افعال ہیں لیکن بطور مجاز عقلی غیر کی طرف شیخ ہو یا اور وجہ اس کے سبب و ذریعہ تخفید احکام ہونے کے منسوب کیے جاتے ہیں اور ثانیاً اس بنابر یہ عبارت صحیح ہے کہ اس میں مجاز بالحذف ہے۔ ای یا مظہر العون شیخ عبد القادر الحنفی کہ کہا جاتا ہے یا غوث اغثی۔ ای یا مظہر الغوث اغثی اور مثالاً عبارت بطریق مجاز مستعار علی وجہ الکنا یہ صحیح ہے یعنی غوث اور شیخ بول کر مغیث و معین حقیقت مراد ہو اور اغا شہ واجابت کا اثبات بصورت تجھیل جیسا کہ کہا جائے رہت اسدآری و تحری من تحت الانهار و جری المیزاب وغیرہا کما لا يخفی ولا يخفی عليك انه نحل به عقدة الاشتباہ الذي اورد على نظائره مثل يا قاضي الحاجات ای اذا قيل لغير الله تعالى ويادافع البلايا والمرض والالم وغيرها لأن معناها على مالم يا مظہر العون ویاسب الاجابة كيف لا وهو الواقع والثابت و عند الناس

ان الاعطاء والتکوین وان كان فعل الله تعالى حقيقة لن اسند الى الغير ای الشیخ رضی الله تعالیٰ عنہ مثلاً لکونه مظہراً وسبباً لتنفيذ احکام مجازاً عقلیاً و اماثانياً فبناءً على انه مجاز بالحذف ای یا مظہراً العون شیخ عبد القادر جیلانی شیئاً لله كما قال فی یا غوث اغثی ای یا مظہر الغوث اغثی واما ثالثاً فعلى انه مجاز مستعارً سبیل الکنایة ای ذکر الغوث و الشیخ و ارادۃ المغیث والمعین حقیقة و اثبات الاغاثة والاجابة تخیل مثل رأیت اسد ایرمی و تجری من تحت الانهار و جری المیزاب و غيرها کما لا يخفی ولا يخفی عليك انه نحل به عقدة الاشتباہ الذي اورد على نظائره مثل يا قاضي الحاجات ای اذا قيل لغير الله تعالیٰ ويادافع البلايا والمرض والالم وغيرها لأن معناها على مالم يا مظہر العون ویاسب الاجابة كيف لا وهو الواقع والثابت و عند الناس

ال حاجات ويا سبب دفع الbillيات مثلاً كيوں  
جاز نہ ہو حالانکہ یہ معنی واقع اور ثابت  
ہے اور عرف عام اس پر موجود ہے اور نیز  
اس سے یہ بھی اعتراض دور ہو گیا کہ غیر  
الله کو یا قاضی الحاجات وغیرہ کہنا محض  
جهوث و خلاف واقع ہے کیونکہ یہ عبارتیں  
بطور مجاز مستعار ہیں اور مجاز مستعار از قسم  
بلاغت ہے نہ کہ جھوٹ جیسا کہ بجھدار پر  
 واضح ہے اور امر ثانی درمیان معنی ندا کے  
ہے جب کہ حرف یا کے ساتھ ہو اور یا کی  
كيفیت استعمال میں پس جان تو کہ  
معنی ندا بحرف یا مثلاً یا زید کا زید کو طلب  
کرنا اور پکارنا ہے پس معنی یا زید کا یہ ہوا  
کہ میں زید کو طلب کرتا ہوں اور اس کو  
پکارتا ہوں جیسا کہ علم نحو میں مذکور ہے اور  
ادنی طالب علم بھی جانتا ہے چہ جائیکہ  
فضل تبحر ہو اور یہ قریب و بعيد ہر دو کے  
لیے مستعمل ہے۔ تفسیر کبر میں ہے کہ یا  
حرف ہے جو کہ اصل میں ند بعيد کے لیے  
موضوع ہے۔ پھر ہر سہو غفلت زده پر بولا

المتعارف . وايضاً اندفع به ما يقال انه  
كذب محض لا حقيقة له لانه استعارة  
وهو غير كذب كما هو لا يخفى على  
المتدرب والامر الثاني في معنى  
النداء بحرف ياء وكيفية استعماله  
فاعلم ان معنى النداء بحرف ياء مثلاً يا  
زيد هو الطلب والدعاء فمعنى  
يا زيد اطلب زيداً ادعوزيداً كما هو  
المصرح في النحو وغير مخفى على  
مبتدأ وفضلاً عن فاضل متجر وهو  
يستعمل للقريب و البعيد قال في  
التفسير الكبير يا حرف وضع في  
اصله لنداء البعيد ثم استعمل في ندا  
من سهی و عقل وان قرب تنزيله  
منزلة البعيد وفي المطول شرح  
التلخيص واما يا فقيل حقيقة  
في القريب والبعيد لانها لطلب  
الاستقبال مطلقاً و قيل بلا للبعيد و  
استعمالها في القريب قال العلامة  
جلبي على حاشية المطول القول

جاتا ہے کو قریب ہو کیونکہ قریب کو بعید تصور کر لیا جاتا ہے اور مطول شرح تخلیص میں ہے اور بہر نجح حرف یا پس کہا گیا ہے کہ وہ حقیقتہ قریب و بعید ہر دو کے لیے ہے کیونکہ وہ طلب استقبال کے لیے ہے مطلقاً اور کہا گیا ہے کہ وہ حقیقتہ بعید کے لیے ہے اور استعمال قریب میں بھی ہے۔ علامہ جلیلی نے حاشیہ مطول میں کہا ہے کہ پہلا قول ابن حاجب کا ہے اور دوسرا علامہ زمحشیری کا اور پہلا قول قبولیت میں بہت قریب ہے کیونکہ یا قریب و بعید ہر دو میں برابر مستعمل ہے اور قریب و بعید میں سے ایک کے لیے دعویٰ مجازیت خلاف اصل ہے۔ بیضاوی شریف میں ہے یا حرف ہے جو کہ ندابعید کے لیے موضوع ہے اور قریب پر بھی جب کہ اس کو بمنزلہ بعید فرض کیا جائے بولا جاتا ہے۔ اور امر ثالث قریب و بعید کا معنی بیان کرنے میں اور وہ یوں کہ وہ قریب و بعید کا معنی فقط یہ نہیں ہے کہ یہ اس سے وجود خارجی کے لحاظ سے قریب ہے یا بعید بلکہ

الاول قول ابن الحاجب والثانی قول الزمخشری والاول اقرب لاستعمالها فی القریب والبعید على استواء و دعوى المجازية في احدهما خلاف الاصل و في البيضاوى يا حرف وضع لنداء البعيد و نياوى به القریب تنزيلًا له منزلة البعيد والامر الثالث في معنى القرب والبعد ليس ان فاعلم ان معنى القرب والبعد ليس ان هذا قریب منه في الوجود الخارجی وهذا بعید منه فيه بل اعم من اینکون قریباً في الخارج او في الذهن واعم اینکون قریباً تحقیقاً او تنزیلیاً قال في المطول اي والهمزة للقریب و قد تستعمل في البعید تنبیهاً على انه حاضر في القلب لا بغيض فالحاصل ان النداء اللغوي بمعنى الدعاء بغير الله تعالى سوا كان على جهته المحبة والاستغراق واعلى وجه التحرر اوان الله تعالى يسمعه اذانا داه احد بلا واسطة او بواسطه وسواء

عام ہے کہ وجود خارجی کے لحاظ سے قریب و بعید ہوں یا ذہنی کے لحاظ سے اور نیز یہ بھی کہ وہ خود خارجی و ذہنی تحقیقی ہو یا تزریقی مطول میں ہے کہ ای وہ مزہ قریب کے لیے ہیں اور کبھی بعید پر بھی بولے جاتے ہیں۔ اس پر تنیہ کرنے کی غرض سے کہ وہ دل میں حاضر ہے کبھی غائب ہی نہیں ہوا پس حاصل یہ ہوا کہ ندا الغوی بمعنی دعا و پکار غیر اللہ کے لیے جائز ہے۔ عام ازیں کہ ندا محبت واستغراق کی وجہ سے ہو یا تحریر و حرمان کی وجہ سے یا اس خیال سے کہ بوقت ندا اللہ تعالیٰ کو بواسطہ یا بلا بواسطہ بتا دیتا ہے اور عام اس سے کہ منادی قریب ہو یا بعید خارجی ہو یا ذہنی زندہ ہو یا مردہ اور عقل سیم اس کو قبول کرتی ہے اور یہی وجہ ہے کہ اس طریقہ پر صحف سماویہ اور احادیث نبویہ علی صاحبہا الصلوٰۃ والسلام اور آثار صحیحہ و کتب متداولہ قدیمہ و جدیدہ میں ندا بکثرت وارد ہے اور علمائے کرام و صوفیائے عظام کثرہم اللہ سوادہم نے بنظر احسان دیکھا ہے۔

كان المنادى قريباً أو بعيداً خارجياً أو ذهيناً حياً أو ميتاً أمر جائز عند الشرع الصفي وشي مرغوب في الدين القوي وليس للعقل الصحيح والفهم الزكي ان يمتنع من قبوله الجلى ولهذا كثرا النداء على هذه الطريقة في الكتب السماوية للأحاديث النبوية على صاحبها الصلوٰۃ والسلام ونشاء استعمالها في الاسفار القديمة والجديدة وثبتة الصوفياء العظام والعلماء الكرام في اذهانهم العالية كثرا هم الله تعالى سوادهم.

## فقط

هذا ما عندى والله تعالى اعلم وعلمة اعلى واتم عبده الملتجى  
 المسكين محمد مهرالدين عفا الله عنه الرحمن المبين  
 بذاما عندى والله اعلم وعلمه اعلى واتم نياز مند بنده مسکین محمد مهرالدین عفی عنہ



مَاثِبَتٌ بِالسُّنْنَةِ فِي أَيَّامِ السُّنْنَةِ

اسلامی مہینوں کے

# فضائل وسائل

مُفتَفَ، شیخ عبید الحق محدث دہلوی

مترجم: حضرت مفتی سید غلام معین الدین نعیمی  
تدوین و تهذیب: محمد فاقح چشتی فاضل بھیرہ

# مَكْتَبَةِ جَمَالِ كَرَم

9، مرکز الاولیاء (ستاہول)، دہار مارکیٹ۔ لاہور فون: 92324948



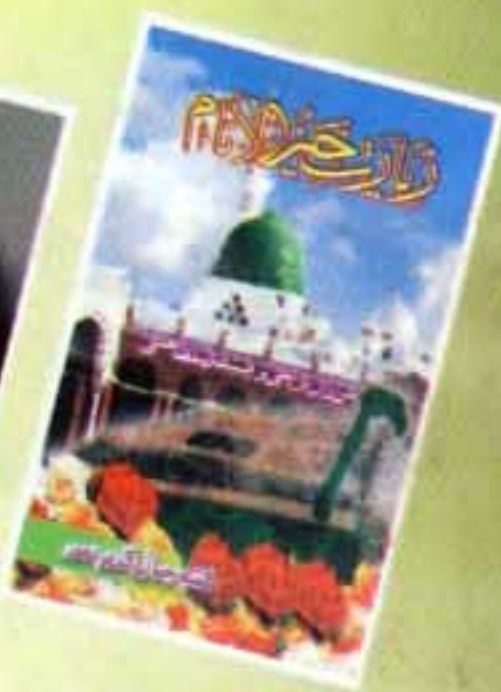
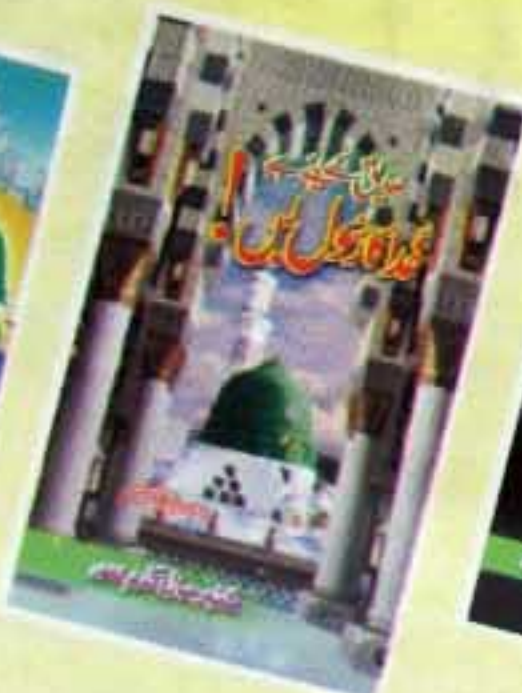
پیارے بنی کی پیاری دعائیں

islam mehmduوں کے فضائل مہماں

غائبانہ نماز حجتازہ جائز تھیں

یار رسول اللہ ﷺ نماز کے بعد فعا  
پکانے کا ثبوت فضیلت

رکنِ دین ﴿ علامہ امام مہدی



مکتبہ جمال کرم 9، مرکز الدویس، دربار ہارکیٹ لاہور  
ملنے کا پرہ